## BREVE

# CONFUTAZIONE

DEL PARALLELO

TRA LE PROPOSIZIONI CONDANNATE NELLA BOLLÀ

UNIGENITUS,

E ALCUNE

DELLA SACRA SCRITTURA, E DE' SS. PP.,

CHE LEGGESI SUL FINE DEL LIBRO :

## GESU CRISTO

SOTTO L' ANATEMA.



IN FERRARA MDCCLXXXVII.

PER GLI EREDI DI GIUSEPPE RINALDI Con lic. de Superiori. CONFUTAZIONE STATISTO

UKICENKIUS .

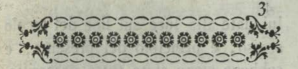
OTALAD UZA

TAR SACE CONTROL E DE ESTE.

ARTTER E ARTTERA

The same and the s

Fondo librario antico dei Gesuiti italiani www.fondolibrarioantico.it



## BREVE CONFUTAZIONE

DEL PARALLELO

Tra le Proposizioni condannate nella Bolla
UNIGENITUS,

Ed alcune della S. Scrittura, e de' SS. PP., che leggesi sul fine del libro:

GESU' CRISTO SOTTO L' ANATEMA.

C Hiunque sia a giorno degli scritti, e delle vicende del famoso Apostolo degli Scismatici di Utrecht, e Corifeo degli Appellanti il P. Pasquale Quesnello dell' Oratorio, non dubita punto, che desso non sia stato un fedele Interprete, e zelante disseminatore degli errori di Michele Bajo, e di Cornelio Giansenio Vescovo di Ipri. Sono molte le opere da esso

Ini date alla luce sul fine del secolo scorso, e principio del presente, e sebbene sieno state tutte proscritte, e fulminate dal Vaticano, come scandalose, erronee, ed offensive alla Religione, e alla vera Fede; tuttavia hanno meritamente il primo luogo le Osservazioni fatte sul Nuovo Testamento pubblicate per la prima volta nel 1671., e di cui ne fece massimamente due edizioni più compite nel 1603. e 1694., la prima col titolo: Nouveau Testament avec des Reflexions morales &c., e l'altra: Abregè de la Morale de l' Evangile &c. Opera, che lo rese oltremodo famoso, e gli procacciò una serie continuata di disgusti a motivo della troppo chiara somiglianza di dottrina, che si ravvisa con quelle di Bajo, di Giansenio, di Richerio, e di altri Novatori del Secolo XVII.; e come scrive l'illustre Critico (1) il P. Onorato di S. Maria Carmelitano Scalzo essa è un vero impasto del più puro Giansenismo, ed in cui oltre le Proposizioni enunziate nella Bolla se ne trovano più di altre ottanta, che stabiliscono i cinque famosi errori di Giansenio. Quindi non è da meravigliarsi, che da questa Opera ne venissero estratte le cento ed una Proposizioni, le quali giuridicamente denunziate, e con iscrupulosa attenzione ventilate, furono solennemente condannate dal Papa Clemente XI. nel 1708. col Breve, che incomincia: Universi Dominici Gregis &c., e di bel nuovo colla tanto rinomata Bolla Unigenitus pubblicata agli 8. di Settemb. 1713. Bolla, che fu avvalorata dall'accettazione fatta colla dovuta venerazione da

olo

tte,

an-

Re-

via

1e

sta-

lta

na-

nel

10:

Re-

re-

E.c.

so,

ata

112-

V-

io, del

Ill-

(1) Onorat. di S. Mar. Osserv. Stor. Dogm. Set. IV. art. VIII. pag. 471.

tutti i Regni, dai Vescovi, dai Tribunali, e da tutte le Accademie Letterarie del Mondo Cattolico, come un Giudizio Dogmatico, ed irreformabile della S. Sede. Segnalaronsi però fra tutti i Vescovi, siccome quelli, cui un simile affare interessava vieppiù, in manifestare la loro sommessione, ed ubbidienza alla decisione del Vicario di Gesù Cristo i Prelati della Francia, i quali senza indugio la presentarono ai loro sudditi, accettandola, e commendandola in più di cento e trenta Lettere Pastorali, in cui spiegano sodamente i Dogmi Cattolici contrari alle Proposizioni condannate. Tutte queste Lettere furono date alla stampa in un Tomo, il cui titolo è: Recueil des Mandemens, et Instructions Pastorales de Monseigneurs les Archeveques, et Eveques de France pour

la acceptation de la Constitution Dogmatique de N. S. Pere le Pape Clement XI. du 8. Sept. 1713. E di 114. Vescovi, di cui era composto allora il Clero di Francia, cinque soltanto appellarono dalla Bolla al futuro Concilio; ma il principale di essi il Cardin. di Noailles. Arcivescovo di Parigi accortosi del suo fallo, lo riconobbe pubblicamente, ritrattando la sua appellazione, e protestando al Papa Bened. XIII. la sua sommessione alla Bolla: e Mons. Soanen Vescovo di Senez ostinandosi più degli altri nella sua risoluzione fu deposto nel celebre Concilio di Embrun. Oltre di ciò il Re di Francia Luigi XV. nella sua dichiarazione sulla Bolla Unigenitus dei 24. Marzo 1730. ordino, che essendo una Legge della Chiesa per l'accettazione, che n'è stata fatta, sia pur ri-

0

a

a

i

1

guardata come una Legge del nostro

Regno.

E' vero, che l'autore delle Proposizioni dannate si studiò con calore di scusarle, modificarle, e ridurle ad un senso sano, e Cattolico nel suo Scritto: Les Exaples, che diede alla luce nel 1715., e nell' altro libro: Vana Jesuitarum conamina, e similmente nella Protesta pubblicata nel 1717. contra la Bolla di Clemente XI. e contro la famosa Istruzione Pas storale firmata dai 40. Vescovi della Francia, e adottata poi da altri 60. E' singolare però l' arte sopraffina, con cui egli si sforzò nei mentovati scritti di rivendicare i suoi errori, che dice essergli stati falsamente imputati, pretendendo che la sua dottrina sia affatto conforme a quella della S. Scrittura, della Tradizione, de' SS. PP., delle definizioni dei Papi, delle decisioni dei Concili, e della più sana Teologia. I di lui partitanti procurarono altresì d' imporre alla moltitudine, spargendo dappertutto un numero sorprendente di scritti, fra i quali si fecero distinguere per la mordacità, e mala fede la Inclementia Clementis XI. examinata di Giovanni Frick; la Bulla novitia Clementis XI.di Giovanni Wolg. Jaeger, la Historia et examen Bullae Clementis XI. di Gottlob , Frid. Jeniche . Ma tanto l'autore delle proposizioni dannate, come i di lui Difensori faticaronsi indarno, imperciocchè i loro scritti ad altro non servirono che ad accrescere l' Indice dei libri proibiti, e diedero motivo ai Teologi più dotti della Francia a dimostrare alla Europa la inginstizia della causa di siffatti ostinati ribelli alle Decisioni della Chiesa, postochè i sen-

timenti, e dogmi della medesima erano diametralmente opposti alle erronee loro dottrine condannate più volte nonchè dai Papi, ma eziandio da Concilj Ecumenici . Dopo venti anni però cioè nel 1736. dacchè era stata accettata la Bolla Unigenitus un Anonimo mandò al Papa Clemente XII. un Memoriale col titolo di Theologia supplex, in cui coll'apparente pretesto di ricercare in qual senso fossero state proscritte le 101. Proposizioni, sforzavasi con grande artifizio di vendicare ognuna di esse, volendole simili affatto ai dogmi della Chiesa, e sentimenti dei SS. PP., e dissimulando la ripetizione, che faceva degli stessi Testi, e autorità che avevano già pubblicato lo stesso Quesnello, Frick, Jaeger of Jeniche, nei libri di sopra rammenti ti, fingendo pure d'ignorare di essere stati i

medesimi vittoriosamente impugnati nelle eccellenti opere di Jacopo la Fontaine, di Fenelon, di Languet, del Card. Enrico, di Thiard, di Byssì, di Mons. Lafiteau Vescovo di Sisteron, di Gregorio Seller, di Fr. Paolo di Lion, del celebre Desirant, e di Onorato di Santa Maria, e di parecchi altri illustri Anti-Quesnellisti, alle opere dei quali per comune disinganno, e conoscimento del vero rimettiamo non solo i leggitori, ma i partitanti eziandio dell' Anonimo, e gli altri Anti-Costituzionari, i quali da presuntuosi non finiscono di sottommettersi colla dovuta sincerità di animo ad una Bolla Dogmatica ricevuta, ed approvata dalla Chiesa Universale, e che l' ultimo Conchio Romano del 1725 convocato, e presieduto da Bened. XIII. chiamò Regola di Fede, parole, che

a

n

e

sebbene non si leggano in una edizione del mentovato Concilio fatta furtivamente per opra dei Quesnellisti nello stesso anno, e che ha dato motivo ai dubbj eccitatisi su questo punto, leggonsi bensì in tre Edizioni Romane, due dell'anno 1725. una delle quali molto magnifica in 4. grande col rame del Concilio, e stampata cum Privilegio Summi Pontificis typis Rochi Barnabò, et expensis Francisci Giannini Bibliopola Sanctitatis suae, con licenza del Rmo P. Gregorio Selleri Maestro del Sacro Palazzo, e l'altra cum Superiorum Permissu et privilegio in 4., e la terza del 1764. Typis Heredum Barbiellini con licenza del Rmo Ricchini Maestro del S. Palazzo. Leggonsi pure in diverse opere stampate it. Romá, e fralle altre nel Tom.VI. della Teologia Dogmatica di Giovambatista Gener

(1) dedicato al Papa Pio VI, felicemente Regnante, e stampato colla licenza del P. Maestro del Sacro Palazzo il Rino P. Ricchini . Trovansi eziandio nel Sinodo Provinciale di Fermo del 1726. celebrato da Monsign. Alessandro Borgia dedicato a Bened, XIII. ed approvato dal medesimo ton un Breye particolare. Chi volesse però essere ragguagliato fondatamente sulla verità, può consultare il libro: Difesa dei tre Sommi Pontesici, ove vengono confutati da mano maestra le ragioni apparenti addotte in contrario da alcuni preoccupati, ed ultimamente dallo screditato Annalista Ecclesiastico di Firenze degno figlio del Gazzettiere Ecclesiastico di Parigi, che fu il primo inventore di siffatta calunnia apposta a Monsignor Finy, ed ai Gesuiti , Queste parole però

<sup>(1)</sup> Cen. T. VI. p. 102.

Regula Fidei da nessun sensato Teologo sono state risguardate come significanti un nuovo Simbolo, ovvero come un nuovo articolo di Fede, ma come un giudizio intorno alla Fede, con cui ha voluto la Chiesa assicurare la fede dei Fedeli, additando loro il precipizio, in cui 'sarebbero per cadere, se mai abbracciassero i rei sentimenti del dannato Quesnello. Da tutto ciò si accorgerà facilmente il saggio lettore, che fede e stima meriti il Parallelo, che prendo a confutare, e che uno spirito di sedizione impegnatosi da qualche anno a contaminare la Italia ha ricavato da uno Scrittore Appellante, e Scismatico, e condannato più volte, quale si è il Goudvert Parroco di S. Pietro il vecchio a Laon e per venire in conoscimento di costui basterà il dire, che egli nel suo liberco10: Cristo sotto l' Anatema, e sotto la Scomunica si propone di provare che nella pubblicazione, ed accettazione fatta dalla Chiesa della Bolla Unigenitus tanto il Papa, come la maggior parte dei Vescovi hanno prevaricato contro la Chiesa, e contro la Fede, poiche sedotti da Satanasso hanno condannato Gesù Cristo, e colpitolo coll'anatema, e colla scomunica, condannando la verità nelle Proposizioni di Quesnello, e anatematizzando, e scomunicando i difensofi della medesima, e paragona Clemente XI. a Caifasso, e quelli, che ricevono la Costituzione ai Giudei, i quali consentirono, ed approvarono la condanna di Gesù Cristo. lo mi credo dispensato di declamare contro la sfrontatezza di un tal appellante, e la sola notizia dello scopo della sua opera ecciterà dell'

orrore nell'animo di qualunque Cattolico, che crede di certo che non mai sarà vero che proponga il Vicario di Gesù Cristo al corpo dei Fedeli un errore da credersi come una verità; e che quello venga approvato dal corpo dei Pastori. Or sul fine di un libro così insame, e così indegno di un uomo ragionevole nonchè di un un Cristiano leggesi il mentovato Parallelo, che a guisa di epilogo corrisponde in vero ad una siffatta opera. Parallelo, che affine di sedurre più facilmente la incauta gioventù è stato messo in lingua volgare ed in un libricciuolo, onde senz' annojarsi venga letto negli spaseggi, nei Caffé, e nei ridotti degli oziosi. Volendo adunque prevenire il danno, che ne può risultare all Italia, ho stimato bene di farne la confutazione con metodo chiaro, ed a tutti intelligibile, e disporla in maniera che comodamente si possa da ognuno far il confronto . Prima si presenterà ordinatamente ognuna delle 101. Proposizioni condannate e tradotte dall'autore del Parallelo coi Testi rispettivi della Scrittura, dei PP., e dei Concilj, con cui hanno preteso i Quesnelliani di giustificarle. E poi si esporrà il vero senso, e gli errori di ognuna di esse Proposizioni, dimostrando allo stesso tempo la genuina intelligenza dei Testi della Scrittura, Padri, e Concilj, e la somma violenza, con cui si studiano di appoggiare ad essi la dottrina Quesnelliana . Ed affinchè non creda qualchedung da me a capriccio tessuta la spiegazione del vero senso, in cui sono state condannate le 101. Proposizioni, la medesima si trova oltre gli Scrittori di sopra riportati nel

t-

ai

di

in

à;

r-

i-

di

ın

1-

r-

e.

re

è

in

r-

ei

3-

2

10

)-

1-

La-Croix nel T. 1. nel Reinfestuel sul fine, nel Becano Manuale Controversiarum dell' edizione di Roma in 4. del 1750. Typis Marci et Nicolai Pallearini, nell' Appendix Monumentorum Ecclesiasticorum de recentioribus erroribus, ed in parecchi altri Scrittori.

Aggiungo soltanto che sebbene alcuna delle Proposizioni dannate nella Bolla Unigenitus in qualunque altro autore Cattolico, e di buona fede si potrebbe interpretare in buon senso, ma in Quesnello reo nei Tribunali più rispettabili, convinto di tanti errori, e solito a cuoprirli con una pietà apparente, e con, parole ambigue vi è sempre da temere: anzi ogni qual volta una delle sue Proposizioni sia suscettibile di due sensi uno Cattolico, ed altro eterodosso (ciò che non accaderà mai, se unita si consideri col contesto), a questo deve appigliarsi il prudente Censore, sospettando male sempre mai di uno Scrittore così maligno, e così dubbioso nella Fede. Chi può fidarsi di un autore, il quale benche protesti di continuo di nutrire i più puri, ed i più cattolici sentimenti, e di essere figlio ubbidiente della Chiesa, nondimeno in tante edizioni fatte della sua opera, in cui fino dal principio vi furono notati degli errori molto notabili, non si curò mai di emendargli, ma negli scritti apologetici di bel nuovo li sostenne, prevalendosi di tutti i rigiri di parele, caratteristici di uno spirito seduttore, e che lungi dall' aver in vista nei suoi scritti la gloria Divina aitro non pensa che a portar più oltre il suo sistema perverso, e farsi nome mediante la novità. h 2.

21

la

i-

04

2-

ni

1-

1

3-

n

li

n

e

zi

si

e

Fa mestieri rammentarsi nel nostro caso dei sospetti di S. Agostino contro le espressioni del Pelagiani, che certamente sembravano meno equivoche, e più sincere di quelle dei nostri Quesnelliani, le quali il Santo Dottore constantemente confuta come erronee nei libri de Grat, Christi contra Pelagium et Coelestium. Finalmente concludo che non lo spirito di partito, nè di animosità contro gli avversari, ma l'amore, il rispetto, e la ubbidienza dovuta alla Sede Apostolica, ed alla Chiesa spingono la mia penna a produrre questo Scritto.



0

2

e

)-

)-

0

1-

1-

a

1-

2-

#### PROPOSIZIONE I.

Cosa resta ad un' Anima, che ha perduto Iddio, e la sua grazia, se non il peccato, e le sue conseguenze, una orgogliosa povertà, ed una pigra indigenza, cioè un' impotenza generale alla fatica, alla preghiera, e ad ogni opera buona?

## . TESTI AGGIUNTI.

" Quando la grazia di Dio abbandona l'uomo, non " gli rimane, che la perniziosa gonfiezza dell' em-" pietà, e dell' orgoglio (S. Agost. lett. 157.). " Nessuno ha da per se stesso, se non la menzo-" gna, ed il peccato. (Concil. d'Oranges Can. 22.).

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Proposizione parla di un' Anima, che commettendo un peccato mortale ha perduto la Grazia abituale, che ci fa formalmente figliuoli adottivi di Dio: poiche per tale peccato perdiamo Iddio, e la sua grazia. E dicendo che a quell' Anima non resta altro che il peccato, e le sue conseguenze, nega che in essa resti la Fede. Ma è verità dichiarata dal Concilio di Trento (Ses. 6. Cap. 15.): Quolibet peccato mortali amitti gratiam, sed non Fidem, che con qualunque peccato mortale perdesi la grazia, ma non la Fede. Dunque la Proposizione è contro la Fede, ed eretica. Nega pure la facoltà di poter fare veruna azione moralmente buona, nè di poter orare, e

supplicare la Divina Misericordia a perdonarle i peccati. Troppo sbalza agli occhi una sì rea dottrina.

Nè favoriscono la Proposizione S. Agostino, nè il Concilio d'Oranges. Perchè amendue riprovando il Pelagianismo insegnarono solamente, che mancandoci la grazia di Dio ausiliante (che pur è distinta dall' abituale) non possiamo noi far opere salutevoli, e meritorie della vita eterna; con tutto che possiamo colla potenza naturale del nostro liberto arbitrio avere la perniziosa gonfiezza della empietà, la menzogna, ed il peccato.

## PROPOSIZIONE II.

La Grazia di G. Cristo principio efficace del bene di qualunque sorta è necessaria per ogni buone azione: senza di essa non solamente non si fa cosa alcuna, ma neppur si può fare.

TESTO AGGIUNTO.

", Senza di me voi non potete far cosa alegna. (Joan. ", 15.) Non poco, ma nulla. (S. Agostino in que-", sto passo).

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE,

S Econdo la dottrina di G. Cristo in quelle parole Senza di me non potete far cosa alcuna, è verità di Fede, che per far ogni buona azione, come conviene per acquistare la vita eterna, è necessaria la Grazia di G. Cristo principio efficace del bene meritevole della eterna vita. Ma è contro la Fede, ed una eresia, condannata nella Proposizione prima di Giansenio, che senza la Grazia principio efficace del bene non si possa far cosa alcuna. Perchè ci sono due sorte di Grazia, una è efficace, colla quale si può far il bene, e si fa, l' altra sufficiente, colla quale si può far il bene, o si ha la potesta di farlo, ma non si fa, non per mancanza della Grazia, ma per colpa dell' uomo, che avendola non vi acconsente, nò si prevale di essa. Siccome uno, che stando in pericolo di cadere, ed offerendogli un altro la sua mano per sostenerlo, non la vuol prendere, e casca, per sua colpa egli cade, non per mancanza di ausilio, del quale prevalendosi non cascarebbe.

i

0

1-

i-

3.

3

1-

2.

n,

e-

0-

rà

1-

3

e.

d

La dottrina di G. Cristo Apocal. 3. è. Ecce sto a ostium, et pulso: siquis audierit vocom meam, et aperuerit mihi januam, intrabo ad illum: cioè io sto alla porta, e busso (ciò che fa mostrando il pensiere del bene, ed eccitando la voglia di farlo), e se quando basso, esaudisci la mia voce, e mi apri la porta (ciò che si fa acconsentendo alla eccitazione), allora entro, cioè ausilio colla mia grazia efficace, e si sa il bene. E conforme a questa dottrina il Concilio di Trento (Sess. 6. Cap. 11.) ha dichiarato che Iddio non comanda cose impossibili, ma comandando ammonisce di far ciò che possiamo, ed dimandar ciò che non possiamo, ed ausilia acciocché possiamo.

Giansenio nella sua prima ereticale Proposizione disse che Iddio comanda cose impossibili agli uomini giusti, e manca loro la Grazia, colla quale fiano possibili. Ogni qual volta l' uomo giusto, o che
sia in grazia di Dio, assalito è da qualche tentazione, acciocchè lasci il bene peccando mortalmente.
G. Cristo bussa alla porta, e così gli dà forza bastevole acciocchè non pecchi, é se egli esaudisce la
bassata, ed acconsentendovi apre la porta, entra G.
Cristo, e colla sua Grazia efficace fa che non pecchi; ma se non esaudisce, nè apre, G. Cristo non
entra, e l' uomo pecca, non per mancanza delle forze bastevoli per non peccare, le quali ha nella grazia di G. Cristo, ma perchè non prevalendosi di
queste forze non ha esaudito per sua colpa la bussata, né aperto la porta.

Dunque contro la dottrina di G. Cristo, e secondo la eretica di Giansenio ha parlato ancora Quesnello nella sua seconda Proposizione.

#### PROPOSIZIONE III

Signore, invano comandate, se non donate voi stesso ciò che comandate.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Date, Signore, ciò che comandate, e comandate ciò " che volete. ( S. Agost. lib. de Peccat. remis. " cap. 5. ) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

A Llor quando l' uomo pecca contro il comandamento di Dio, non gli dona Iddio ciò che gli comanda; ma nientedimeno non gli comanda invano: in primo luogo perchè esercita allora quella padronanza, che ha di sua natura per comandarci: in
secondo luogo perchè il non donare allora ciò che
comanda, è per colpa dell'uomo, che non esaudisce
la bussata di G. Cristo internamente nell' anima,
nè gli apre, come può, e deve fare, la porta nell'
istessa anima. E per tanto disse per il Profeta Osea
Perditio tua ese te, Israel, tantummodo in me auxilium tuum; cioè, il perderti, o Israello, è per tua
colpa, non per mancanza del mio ausilio.

ē

2

ē

ţ-

d

3

Q

٤.

Contraria a queste verità di Fede Cattolica ella é la Proposizione 3. di Quesnello, che nulla ha da far colla sentenza di S. Agostino: poiche questi non ha detto quell' Ereticale invano comandate, ma solamente con vera, e buona Fede ha dimandato a Dio la Grazia, colla quale facesse tutto quello che gli comandasse.

## PROPOSIZIONE IV.

Cost, o Signore, tutto è possibile a quello, cui voi rendete tutto possibile, operandolo in lui medesimo.

TESTO AGGIUNTO.

" Io posso tutto in quello, che mi rende forte. ( S., Paolo Philip. 4.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE

S. Paolo ha detto benissimo Io posso tutto in quello, che mi rende forte, senza pur aggiungere overan-

dolo in me : poichè nelle sue parole non ha ristret. to, nè collocato la possibilità dell'operare nell' istessa operazione: ha bensi significato esserci colla Grazia di Dio la possibiltà dell' operare, contuttocchè non sia Grazia efficace, che ci doni l'operazione. Quesnello ha parlato da eretico, imperciocchè tutta la possibilità del ben operare l'ha collocata nella sola Grazia, colla quale operiamo . Si dee osservare che Quesnello nel suo libro: Traditio Ecclesiae Romanae sostiene, che non siavi differenza tra queste proposizioni; is qui gratia efficaci caret , nequit implere praecepta: ei non sunt possibilia: sunt ipsi impossibilia: e che esse sieno tanto vere in senso proprio, e litterale quanto quest' altra : impossibile est homini veredis currere sine equo . In questa guisa Quesnello si dichiara apertamente sostenitore della prima Proposizione di Giansenio.

## PROPOSIZIONE V.

Quando Iddio non ammôllisce il cuore co: unzione interiore della sua Grazia, l'esortazioni e le grazie esterne non servono che ad indurirlo d'avvantaggio.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Il cuor di Faraone si è indurito, (Exed. 7.) " eppure Mosè l'avvertiva da parte di Dio. Id-" dio operava prodigj &c.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE

ret-

tes.

lla

chè

ne.

ut-

iel-

V3-

iae

ue-

uit

psi

150

ile

isa

lla

ne

ra-

1110

. )

Id-

R Espira empiamente la Proposizione, ed ispira scandalosamente il disprezzo delle grazie, che non sieno accompagnate dalla efficace, qual'è l'unzione che ammollisce il cuore. Ed è innoltre falsa; poichè 1. non sempre, che manca la Grazia efficace, il cuore è indurito, giacchè spesse volte si pecca senza ostinazione, 2. Mai legrazie servono ad indurire il cuore, esso s'indurisce resistendo ostinatamente alle grazie, che da per se sono acconcie ad ammollirlo. E' ancor contraria al precetto di Gristo (Matth.18. v.18., ed a S. Paolo 2. Timoth. 4.). Ed ancorché il cuor non si ammollisca subito, l'esortazioni servono ad istruire lo, e ripetendole suol ammollirsi: altre grazie, come la povertá, la malattia, servono ad impedire dei peccati.

Il Testo di Faraone non fa al caso; perchè vero è ch' egli fr' indurito in mezzo alle esortazioni, e prodigi di Mosè; ma l' esser indurito fu effetto della sua volontá ostinata; non fu effetto proveniente dalle stesse, esortazioni, e prodigi; anzi questi servirono ad altro che ad indurirlo, poichè si arrese finalmente a lasciar libero il Popolo di Dio.

## PROPOSIZIONE VI.

Tra l'alleanza, Giudaica e l'alleanza Cristiana ci è questa differenza, che in quella Iddio esige la fuga dal peccato, e l'adenpimento della sua legge, la-

sciando il peccatore nella sua impotenza, ma in questa Dio dona al peccatore ciò che gli comanda, purificandolo colla sua grazia.

#### TESTO AGGIUNTO .

" La legge dello spirito di vita, che è in G. Cristo, " mi ha liberato dalla legge del peccato, e della " morte: poiché ciò ché era impossibile che ese, guisse la legge, venendo questa resa debole ed " impotente dalla carne, Iddio lo fa, avendo in-," viato il suo proprio Figlio rivestito d'una car, ne simile a quella del peccato, e divenuto vit-, tima per il peccato, ed egli ha condannato il " peccato nella carne di G. Cristo, affinchè la " giustizia della legge fosse in noi adempita. (S. " Paolo Rom. S.).

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Nsegnano la Scrittura, e i Padri, che la legge antica non era da per se stessa potente i dar la vita soprannaturale, ed in questo senso ha parlato S. Paolo. Ma la Scrittura, e i Padri non dicono, che sotto l'antica legge non avevano i Giudei la potenza per adempirla. A' Giudei disse Iddio (Deuter. 30.) Mandatum hoc quod ego praecipio tibi non est supra te (a). Del Giudeo disse S. Cirillo (lib. 1. sup. Isaj.) che Spiritualibus adjumentis abundavil; e S. Agostino (lib. 3. ad Bonifac, cap. 3.) Quis Ca-

(a) Vedi nel lib. 2. Macchab. c. 1. v. 3. 4. 5.

tholicus dicet Spiritum Sanctum adjutorem virtutis in Veteri Testamento non fuisse? E S. Tommaso ( 1, 2. 9. 98. art. 2. ) " Sebbene la legge antica non ba-" stasse per salvar gli uomini, nientedimeno c'era , da Dio l'ausilio, con cui potessero salvarsi, cioè ", la fede del Mediatore, per la quale furono santi-, ficati gli antichi Padri, siccome anche noi siamo " giustificati : onde Iddio non mancava agli uomi-" ni nel dar loro ausili per la salute ". Ed il Concilio di Trento (Ses. 6, cap. 2.) generalmente, esperò anche de' Giudei, c'insegna che Iddio non co. manda cose impossibili. Dunque contraria alla Scrittura, al Concilio, ai Padri, ed alla vera Teologia è questa Proposizione di Quesnello, la quale contiene chiaramente il veleno della prima Proposizione di Giansenio, imperciocchè se Iddio lasciò gli Ebrei nella loro naturale imporenza, e nessuna grazia conferiead essi per fuggire il peccato, e adempire la Legg, si deduce evidentemente che loro impose un piecetto, la cui osservanza era loro impossibile . ?

z,

0,

a

e.

1.

r-

il

a

e

Ź

## PROPOSIZIONE VII.

Qual vantaggio vi è egli per l'uomo nella antica alleanza, in cui Iddio l'abbandonò alla sua propria debolezza, imponendogli la sua legge? Ma qual felicità non è l'entrare in un'alleanza, in cui Iddio ci dona ciò che egli richiede da noi? " A che serve dunque la legge? Ella è per le tras" gressioni, che ha stabilite. (S. Paolo Gal. 3.)
" La lettera uccide, lo spirito vivifica. (2. Cor.
" 3.) Che vantaggio adunque riporterò io da "
" una legge, che mi comanda per la lettera, e che
" non mi dá la grazia? (S. Agost. serm. 155.),

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Sserisce empiamente questa Proposizione lo stesso che la sesta, che Iddio comandava agli Ebrei cose impossibili, imponendo loro la sua legge, senza
dar loro le forze necessarie per adempirla.

S. Paolo non scrisse così a' Galati : ma solamente, che non bastava l'eseguire l'opere prescritte dalla legge per esser giusti, essendo a ciò necessaria la fede del Mediatore G. Cristo . L' istesso insegno a' Corinti dicendo loro che la lettera uccite, le spirito vivifica; cioè, che dalla legge viene occasionalmente che le opere a lei contrarie sieno male, ed uccidano; ma che sieno buone, e giusti canti proviene dallo spirito, cioè dalla fede di G. Cristo, e la sua grazia, che internamente ajuta le spirito, acciocchè possa far opere soprannaturali, e salutevoli . E conforme a questa dottrina disse S. Agostino che non vi era vantaggio dalla legge senza la grazia, perchè la legge da per se stessa non dava la grazia. Ma scrisse ancora a Bonifazio, che nessun Cattolico dirá mai che non fu lo Spirito Santo adjutore della virtù nell' Antico Testamento. Inculca sullo stesso errore ereticale della Proposizione antecedente, e sebbene nel suo Commentario alla epistola di S. Paolo agli Ebrei (c. 8. v. 7.) procurò Quesnello con parole molto speciose, e come eccitando il popolo alla gratitudine verso il nostro Redentore di dissimulare il veleno della sua asserzione, tuttavia chiunque legge attentamente il suddetto capitolo, vi troperà il più puro Giansenismo.

#### PROPOSIZIONE VMI,

Noi non appartenghiamo alla nuova alleanza se non in quanto che abbiamo parte alla stessa nuova grazia, la quale opera in noi ciò che Iddio ci comanda.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Ecco l' alleanza, che io farò colla casa d' Israello, " Quando il tempo sarà venuto, io imprimerò " le mie leggi nel loro spirito, e le scriverò nel " loro cuore (S. Paolo Ebr. 8.). Se voi siete con-" dotti dallo spirito, voi non siete più sotto la " legge, ma sotto la Grazia. (Galat. 5. v. 18.) "

#### "REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

3

L'A grazia, che opera in noi ciò che Iddio ci comanda, è la grazia efficace. Vuol dunque la Proposizione che appartengano al Nuovo Testamento, cioè la Chiesa di Cristo, quei solamente che hanno la grazia efficace. Esclude però dalla Chiesa tut-

ti gl' Infanti, abbenchè battezzati, ne' quali non opera Iddio ciò che comanda; ecco il primo errore. Ed esclude ancora i Cattolici quando peccano, e non hanno la grazia efficace; ecco l'altro errore.

S. Paolo ad Ebr. 8. dice tutt'altro: poiche dice che la legge del Nuovo Testamento senza esser scritta in tavole di pietra, come quella di Mose, l'avranno i Fedeli nella menre, e nel cuore: ma non dice, che appartengano al Nuovo Testamento quei solamente, in cui operi Iddio per la grazia efficace ciò che comanda. Nè ciò dice ad Gal. 5., ma dice che essendo sotto la legge del Testamento Nuovo non mai sono i Fedeli sotto la legge del Vecchio.

#### PROPOSIZIONE IX.

La grazia di Cristo è la grazia suprema, senza di cui non possiamo mai confessare Cristo, eº colla quale mai lo neghiamo.

TESTO AGGIUNTO.

" Io vi dichiaro che nessun uomo, che plirla per lo " spirito di Dio non dice anatema a G. Gristo, " e che nessuno può confessare che G.º Cristo è " il Signore se non per lo Spirito Santo. (S. Pao-" lo 1. Cor. 12. ) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A grazia, colla quale mai neghiamo G. Cristo, è la grazia efficace. Dice dunque la Proposizione, che

chiunque non ha la grazia efficace, con cui confessi Cristo, non ha grazia, con cui abbia la potenza per confessarlo. Ed egli è questo un errore ereticale; poichè quel Fedele giusto, che peccando mortalmente nega col fatto Cristo, ha grazia, colla quale può negarlo, giacchè pecca negandolo, e non si pecca non facendo ciò che non può farsi: nè Iddio comanda cose impossibili. Vedesi a chiare note in questa Proposizione il sentimento di Quesnello simile a quello di Giansenio nella sua prima Proposizione.

I'me

n

.

1

3+

R

ci

11:

to

di

Lit

10

to.

C

40-

) . c

che

S. Paolo ( 1. Cor. 12. ) dice la verità, che nessun può dire Signor Gesù se non nello Spirito Santo: ma non dice ciò che ha detto Quesnello, che la gracia dello Spirito Santo, con cui possiamo confessare Cristo sia solamente la efficace, con cui lo confessiamo.

## PROPOSIZIONE X.

La grazia è una operazione della mano onnipossente di Dio, la quale niente può impedire, nè ritardare. TESTO AGGIUNTO.

" Signore, tutto è sommesso al vostro potere, e nes-" suno può resistere alla vostra volontà, se ave-" te risoluto di salvare Israello. (Ester. 13.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

C Ontiene questa Proposizione l'eresie della seconda di Giansenio, cioè che alla grazia di Cristo mai si resiste. Ed è contraria al Concilio di Trenro ( Ses. 6. Cap. 5., e Can. 4. )

Il Testo (Ester. 13.) dice che alla volontà risoluta di Dio nessuno può resistere; ma non dice che nessuno può impedire, nè ritardare la grazia. Ed Actor. 7. abbiamo Vos Spiritui Sancto resistitis, voi resistete allo Spirito Santo: e Cristo (Matt, 23.) disse, Jerusalem, quoties volui congregare filios tuos, et noluisti: ecco che fu impedira, e ritardata la grazia.

#### PROPOSIZIONE XI,

La grazia non è altro che la volontà onnipotente di Dio, il quale comanda, ed opera ciò che comanda. TESTO AGGIUNTO.

" Io metterò in voi il mio spirito, e fatò che cam-" miniate ne' miei precetti, e che pratichiate con " isapegno i miei ordini. ( Ezech. 36. ) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE

D Ue sono gli errori di questa Proposizione. Il primo che la grazia non altro sia che la volontà di Dio. Il Concilio di Trento (Ses. 6, Cap. 5.) insegna esser la grazia una illustrazione, ed ispirazione: ciò che non è la volontà di Dio. E l'altro errore, che la grazia non è altro che la volontà di Dio che comanda, ed opera ciò che comanda. Non opera Iddio ciò che comanda per quella grazia non efficace, che ha l'uomo giusto in quel punto che trasgredisce il comandamento di Dio, e gli dá for-

za per non trasgredirlo; non comandandogli cosa

impossibile.

Il passo di Ezechiele c'insegna, che Dio colla orazia efficace ci fa far il bene salutare, operando essa come causa principale, ma operando con noi che la riceviamo ( Gratia Dei mecum ) in vece di rigettarla; come abbiamo inteso dal Capo 5. della Session. 6. Tridentina. Ma non dice il Profeta che la grazia sia la volonta onnipotente di Dio &c.»

## PROPOSIZIONE XII.

Quando. Dio vuol salvare un' anima, in ogni tempo, e in ogni luogo l'indubitabile effetto segue il voler di Dio.

TESTO AGGIUNTO .

"Ancorche alcuno non volesse esser redento, av-"viene senza dubbio ciò che vuole Dio. (S. "Prospero degl' Ingrat. c. 13.) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Rronea è questa Proposizione in quanto significa che I'ddio vuol solamente la salute de' Predestinati, ne' quali segue indubitatamente l'effetto il voler di Dio. Ed ella é contraria a S. Paolo (1. Timot. 2.), dove dise che "Iddio vuole, che tutri gli uomini, sieno salvi ". Onde S. Agostino disse (1ib. de Catechiz, rud. c. 26.) che "Iddio volendo libera, re dalla eterna morte gli uomini, se non resista, no essi alla sua misericordia, mandò l'Unigeni.

## PROPOSIZIONE XIII.

Quando Iddio vuol salvare un' anima, e la toeva colla mano interna della sua grazia, nessuna volontà umana gli resiste.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Quando Iddio vuol salvare, niun libere arbitrio " degli uomini gli resiste. (S. Agost, de Corrept, " c. 14.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE ..

Quando l'uomo giusto, e predestinato alla Gloria del Paradiso assalito è da qualche tentazione a commettere un peccato mortale. Iddio vuol salvarlo, e lo tocca colla mano interna della sua grazia (come definì la Chiesa dannando la prima Proposizione di Giansenio); che se allora l'uomo cede alla

tentazione, e pecca, la sua volontá umana resiste a Dio, secondo quel Vos Spiritui Sancto resistitis. Vedesi dunque facilmente la falsità, e l'errore di questa Proposizione.

C.

i

t.

ŀ

ш

2

i

)-

3.

3

)-

stono alla misericordia di Dio, che vuol salvargli: adesso dunque parla della volontà di Dio solamente conseguente, alla quale niun libero arbitrio resiste, perchè velendo Iddio con volontà conseguente salvare uno, gli da la grazia, a cui previde che egli consentirebbe, e non mai resisterebbe. Quesnello non ha parlato colla distinzione di S. Agostino.

# PROPOSIZIONE XIV.

Per quanto sia lontano dalla salute un peccatore 6stinato, quando Gesù gli si fa vedere pel lume salutare della sua grazia, tonviene ch' egli si arrenda, accorra, si umilj, e adori il suo Salvatore.

" Convertifeci a voi, o Signore, e noi ci conver-

# RETTA' DELLA PROPOSIZIONE .

Quel conviene, che sta nella traduzione Italiana, nella lingua Latina, e nella Bolla Unigenitus è oporiet: colla qual parola suole significarsi l' istesso ch'è necessario. È tale necessità ha significato Quesnello. come ricavasi palesemente dalle altre sue Proposizioni, segnatamente dalla decima. Eppur egli

#### PROPOSIZIONE XV.

ce il Concilio Tridentino ( Ses. 6. cap. 5. ).

Quando Iddio accompagna il suo comande, e la sua eterna parola colla unzione del suo spirito, e colla forza interiore della sua grazia, essa opera nel cuore quella obbedienza che domanda.

#### TESTO AGGIUNTO .

" lo metterò in mezzo di voi uno spírito nuovo, " leverò dalla vostra carne il cuor di pietra, e " vi farò camminare nella via de' miri precet-", ti (Ezech. 36.) ".

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Proposizione dicendo Quando universalmente significa che ogni qualvolta Iddio ci assiste colla forza interiore della sua grazia opera l'obbedienza, che da noi domanda. E ciò dicendo ripete la seconda Proposizione eretica di Giansenio. Nello stato

Nè ciò dice il Testo d' Ezechielle, ma c' insegna, che quando Iddio ci conferisce la sua grazia efficace, opera in noi l' obbedienza che comanda, la qual non opera, quando noi resistiamo alla grazia, che ci da forza interiore, ma resistibile dall' arbitrio nostro.

ci

Il.

tò

110

ed o-

i

LE

l-

eŁ

# PROPOSIZIONE XVI.

Non vi sono attrattive, che non cedano a quelle delle la grazia: poiche niente resiste all'Onnipotente.
TESTO AGGIUNTO.

" Voi siete il Signore di tutte le cose, e nessuno " resiste alla vostra sovrana maestà. (Ester. " 13.) Chi ci separera dalla carità? (S. Paolo " Rom. 8.) "

## REITA DELLA PROPOSIZIONE

R Ipete l'errore della decimaquinta, e l'eresia della Proposizione seconda di Giansenio.

Del Testo d'Esterre abbiam parlato sopra. Quello di S. Paolo non combina coll' errore della grazia sempre irresistibile. S. Agostino ( lib. de Morib. Eccl. c. 11. et seqq.) insegna ottimamente esser significata dall' Apostolo la efficacia della carità
di Cristo verso i giusti tale, che non tolga loro il
timore della propria malizia, e negligenza, colla
quale possiamo, e sogliamo mancare alla grazia, che
proviene dalla carità di Cristo.

La grazia è quella voce del Padre, che ammaestra interiormente gli uomini, e gli fa venire a G. Cristo. Chiunque non viene a lui dopo di avere udito la voce esteriore del Figliuolo, non è punto ammaestrato dal Padre.

#### TESTO AGGIUNTO .

", Chiunque ha udito la voce del Padre, ed è sta-", to da lui istruito, viene a me. (Joan. 6.) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Noor qui c'è l'errore di non esservi nessuna grazia interiore fuor della efficace: giacchè si dice La grazia, cioè ogni grazia, fa venire gli uomini a G. Cristo, e questa è l'efficace. In oltre chi non viene, non ha grazia efficace: e se questo non è punto ammaestrato, non ha neppur grazia sufficiente.

Il Testo (Joan. 6.) è tradotto sinistramente. Cristo disse Omnis, qui audivit a Patre meb, é didicit, venit ad me: non è l'istesso didicit che l'esser istruito: didicit vuol dire imparò: quanti s'istruiscono, che niente imparano? Istruisce pur il Padre eccitando nella mente il buon pensiere, ed imparano quei solamente, che operano secondo tal pensiere. Parlò dunque Cristo della sola grazia efficace: ma Quesnello parlò di ogni grazia. E' vero che la grazia efficace fa venire a Cristo; ma è falso che fa venire a Cristo ogni grazia,

# PROPOSIZIONE XVIII.

La semenza della parola, che la mano di Dio innaffia, porta sempre il suo frutto.

ra

ri-

to no

a-

22

3+

4

24

i-

ia

T

e

ė

TESTO AGGIUNTO .

", Come la pioggia rende feconda la terra, &c. così

" la mia parola essendo uscita dalla mia bocca
" non tornerà a me senza frutto. (Isaj. 55.) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Nsiste nell'errore Gianseniano di non esservi grazia, a cui si resista, e che però non abbia il suo

Nel Testo d'Isaia parla Iddio delle sue promesse, delle quali dice, non saranno vuote: ma non dice che nessuna grazia sará vuota, overeo che ogni grazia avrà il suo frutto.

# PROPOSIZIONE XIX.

La grazia di Dio non è altra cosa che la sua volontà onnipotente. Questa è l'idea, che ce ne dà egli medesimo in tutte le Scritture.

## \* TESTO AGGIUNTO .

" Il Signore è talmente il padrone del nostro cuo" re colla sua Onnipotenza, che ancorchè noi non
" persistiamo nel bene, perchè non lo vogliamo,
" egli è per altro vero che non persisteremmo,
" se non operasse in noi il volere. (S. Agost" de don. persev. c. 23, ) "

Pur falso, come abbiam veduto sopra, che la grazia sia la volontá onnipotente di Dio. Nessuna Scrittura ci dà questa idea della grazia. Innoltre dicendo che la grazia è la volontà onnipotente di Diò, si dice che a nessuna grazia s' resiste: poichè non si resiste alla volontá onnipotente, cioè operante ciò che vuole.

Il Testo di S. Agostino cattolicamente asserisce, che vi sia grazia, che opera in noi il volere, e che vi sia un'altra, che non l'opera; ciò dice in quelle parole non persistiamo nel bene, perché non lo vogliamo. Tanto è contrario il detto di S. Agostino alla Proposizione di Quesnello.

## PROPOSIZIONE XX.

La vera idea della grazia è, che Dio vugle che noi gli obbediamo, ed è obbedito: comanda, estutto si eseguisce: parla da padrone, e tutto è kii sottomesso.

## TESTO AGGIUNTO .

" Egli fa tutto secondo il disegno della sua volon-" tá. (S. Paolo Efes. r.) Ed opera in noi il vo-", lere, ed il fare. (Filip. 2.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Contiene lo stesso errore di non esservi grazia a cui non si obbedisca: è però l'errore della prima Proposizione di Giansenio, cioè che all'uomo giusto, quando pecca, gli manchi la grazia, che gli faccia possibile il precetto: giacche gli manca quella grazia, a cui si obbedisce; dunque gli manca ogni grazia: dunque nessuna gli fa possibile il precetto.

la

na

i-

õ,

n

C

١,

Il Testo di S. Paolo (Efes. 1.) ci ammaestra, che l'esser noi vocati, o sia chiamati da Dio alla Fede, ed aver noi la Fede non è cosa casuale, ma destinata da Dio. Il Testo (Filip. 2.) parla della grazia efficace, non di ogni grazia: poichè spesse volte, sia mo chiamati dalla grazia, e resistiamo: ciò che abbiamo nei Proverbj (c. 1.), dove dice Iddio Vocavi, et renuistis, extendi manum meam, et non fuit qui aspiceret e (Isaj. 66.) Vocavi, et non erat que responderet.

# PROPOSIZIONE XXI.

La grazia di G. Cristo è una grazia forte, potente, sovraga, invincibile, come essendo l'operazione della voloni do onnipotente, un effetto, ed una imitazione dell'operazione di Dio, che fece incarnare, e risuscitare il suo Figlio.

## TESTO AGGIUNTO :

" Io mi ricordo di voi nelle mie preghiere, affin", che Iddio del N. S. G. Cristo illumini gli
" occhi del vostro cuore per farvi conoscere qua", le sia la grandezza del potere, ch' egli esercita
", in noi, che crediamo secondo la efficacia della
", virtù onnipotente, la quale ha fatta compari-

,, re in G. Cristo risuscitandolo dalla morte (S. ,, Paolo Efes. 1.) ,,

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Hiamando la grazia forte, potente, sovrana, invincibile significa ereticalmente, che a nessuna grazia di Cristo si resiste. E dicendo che la grazia è ana imitazione della operazione di Dio nella incarna, zione, significa che colla grazia non operiamo liberamente, o con potenza di rigettare l'ispirazione che riceviamo: giacchè l'Umanitá non potè rigettare l'Incarnazione. E'dunque la Proposizione contraria alla Fede dichiarata dal Concilio Tridentino (Ses. 6. Cap. f. e Can. 4.).

Il Testo aggiunto di S. Paolo non è tradorto fedelmente dalla Volgata (a). E benchè dica ivi l'Aspostolo, che tanto esercita Dio la sua potenza nel farci risorgere dal peccato alla grazia, quanto l'adoprò nel risuscitare il Corpo morto di Cristo; ma non dice, che il nostro risorgimento sia imitazione di quello di Cristo: giacchè c'è questa differenza, che nel risorgimento nostro noi operiamo liberamente non rigettando l'ispirazione che riceviamo; ma il Corpo di Cristo non così ha potuto rigettare l'operazione, che lo risuscitò. Nè disse l'Apostolo che sia la grazia invincibile.

PRO-

(a) Leggasi ivi, e si confronti colla Traduzione.

# PROPOSIZIONE XXII.

L' accordo dell' operazione onnipotente di Dio nel cuor dell' uomo col libero consenso della sua volontà cè è dimostrato a prima vista nell' Incarnazione, come nella sorgente, e modello di tutte le altre operazioni della miseritordia e della grazia, tutte egualmente gratuite, ed egualmente dipendenti da Dio, come questa operazione originale,

TESTO AGGIUNTO .

" Si riscontri tutta la riflessione del P. Quesnello " ( Luc. 1. v. 58. ) e vedrassi non essere esclu-"so il libero arbitrio: ma potrà dirsi bensì con " S. Agostino ( Enchir. c. 36. n. 11. ), che la " medesima grazia, che ha preservato Gesù Cri-,, seo da tutti i peccati è quella che giustifica tut-" ti gli uomini, purificandogli da loro, &c. ) "

«REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Incarnazione fu libera alla Umanitá di Cristo con libertá di coazione, perchè non si esegul con ripugnanza della di lei volontá: ma non fu libera con libertà d' indifferenza ( qual noi abbiamo sotto la grazia merstando") cioè tal che potesse rigettare l'Incarnazione. Dunque Quesnello in questa Proposizione ci ha conceduto sotto la grazia la libertà di coazione, ma non quella della indifferenza come Giansenio ne'la sua terza Proposizione.

Riguardo poi al Testo di S. Agostino nell' Enchiridio sinistramente allegato guardiamoci di cadere nella eresia condannata dal Concilio Tridentino (Ses. 6. Can. 10. ivi): Siquis dixerit homines sine Christi justitia, per quam nobis meruit, justificari, aut per eam ipsam formaliter justos esse, anathema sit. E certo le parole di S. Agostino non si confanno colla Proposizione di Quesnello.

## PROPOSIZIONE XXIII.

Iddio ci ha dato egli medesimo l'idea della operazione onnipotente della sua grazia, significandola con quella, che trae dal nulla le creature, che ridona la vita ai morti.

#### TESTO AGGIUNTO .

"Abramo è veramente nostro padre avanti a Dio, "al quale egli ha creduto come a quello che ani-"ma i morti, e che chiama ciò che non ha esi-"stenza come quello che l'ha (S. Paolo Rom. 4. "2. Cor. 5. Efcs. 2.) ".

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Rae Iddio dal nulla le creature, e ridona la vita ai morti senza che eglino liberamente acconsentano, e senza che possano colla loro volontà rifiutare la sua creazione, e risorgimento. Ma la fede c'insegna (Ses. 6. Cap. 5. Conc. Trid.) che da volontà nostra può rigettan l'ispirazione della grazia, e dissentire a Dio, che la muove. Dunque contraria è alla Fede la Proposizione di Quesnello.

S. Paolo (Rom. 4. ) dice che Abramo credette a

Dio, e sperò che adempisse le sue promesse, perché Egli è onnipotente creatore, e risuscitatore. Non dice che tale sia la grazia, ( 2. Cor. 5. v. 17.) dice che in Cristo c' è una nuova creatura, e ( Efes. 2. v. 10. ) che siamo creati in G. Cristo nelle opere buone. Si assomiglia la grazia di Cristo che ci fa giusti alla creazione in quanto essendo noi per il peccato ridotti ad un nulla di giustizia, passiamo colla grazia da quel nulla alla giustizia. Ma si distingue dalla creazione l' operazione della grazia in quanto la creazione non è libera a noi, nè possiamo impedirla colla nostra volontà : ma è libera a noi l'operazione della grazia, che ci fa giusti, e possiamo impedirla rigettando l'ispirazione della grazia. Però S. Agostino ( Serm. 15. de velb. Apost.) disse cattolicamente.,, Te fece Iddio senza te, giac-" chè non hai acconsentito acciocchè ti facesse: ma ., chi fece te senza te non ti giustifica senza te :ti " fece , ignorandolo tu ; ti giustifica , volendolo tu . " Quesnello pur nella sua Proposizione ha detto che la grazia ci crea senza poter noi liberamente impedirlo: giacche l'istesso ha detto in altre Proposizioni, come abbiam veduto; e vedremo nella seguente, PROPOSIZIONE XXIV.

La idea giusta, che ha il Centurione della Onipotenza di Dio, e di G. Cristo nel guarire i corpi col solo movimento della sua volontà, è l'immagine di quella che si dee avere dell'onnipotenza della sua grazia nel guarire le anime dalla cupidità. " Signore, io non son degno che voi entriate nel ", la mia casa, ma dite solamente una parola, e ", l'anima sará guariza. (La Chiesa nella Messa.)"

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

V Uol essa che il guarir le anime dalla cupidigia sia un effetto della sola volontà di Dio, siccome è la guarigione miracolosa de' corpi. Vuol dunque che nell' operazione della grazia, che ci fa buoni, non abbia concorso libero la nostra volontà. E' dunque contraria alla Fede, (Conc. Trid. Ses. 6, cap. 5, e Can. 4.)

La preghiera della Chiesa nella Messa dice che per guarirci nell' anima non bisogna che Criste entri Sagramentato in noi, bastandogli che abbia la volontà di guarirci. Ma non dice che si fara la guarigione senza il nostro volere acconsentendo all' ispirazione della grazia in vece di rigettarla.

## PROPOSIZIONE XXV.

Iddio illumina l'anima, e la guarisce egualmente che il corpo per la sua volontà sola; egli comanda, ed è obbedito.

## TESISD AGGIUNTO .

" Convertitemi, Signore, e sarò convertito; poi-" chè voi siete il Signore mio Dio. (Gerem. 31.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

nel.

la, e

1.),,

digia

nque

oni,

cap.

che

ia la

á la

all's

che

nda .

poi-

1.) "

E Lla è l'istessa che la Proposizione antecedente. Il Testo di Geremia significa che senza la grazia non ci convertiremo dal peccato alla giustizia, ma dicendo Iddio per l'istesso Geremia Convertitevi a me, e io mi convertito a voi, ci ammaestra che Dio ci converte acconsentendo noi liberamente alla sua ispirazione in vece di rigettarla. (Conc. Trid. Ses. 6. cap. 5.)

## PROPOSIZIONE XXVI.

Muna grazia vi si ha se non per la Fede .

#### TESTO AGGIUNTO .

"L' uomo comincia a ricever la grazia allorche co-"mincia a credere in Dio. (S. Agost. lib. 1. ad "Simpl. q. 2.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Signifier che prima di aver la Fede non c'è nessuna grazia. Ed è un errore giá condannato dal Papa Alessandro VIII. nella quinta Proposizione: I Pagani, i Giudei, gli Eretici, ed altri di quesso genere nessun influsso ricevono da G. Cristo, &c. Il. vero è che prima di aver la Fede precede il sentir la parola di G. Cristo, ed il voler crederla: e questi effetti non si hanno senza la gazia dell'istesso G. Cristo. Dunque qualche grazia vi si ha, e non per mezzo della Fede.

Fondo librario antico dei Gesuiti italiani www.fondolibrarioantico.it S. Agostino dicendo comincia a credere non significa la Fede stessa, ma il sentire la parola di G. Cristo, e la volontà di crederla. E vuol che la Fede ci disponga per aver la Grazia abituale.

#### PROPOSIZIONE XXVII.

La Fede è la prima grazia, e la sorgente di tutte le altre.

TESTO AGGIUNTO ..

" Qual è la grazia, che noi abbiamo ricevuta la pri-,, ma? La Féde &c. (S. Agost, tract. 3. in Joan.),,

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A presente Proposizione contiene lo stesso errore dell'antecedente,

Il testo di S. Agostino deve esser letto intieramente, e non spezzato, come lo presenta l'anonimo. Disse il S. Dottore (lib. 1. ad Simplic.) che se non precede la Misericordia, nessuno può credere acciocchè cominci ad esser giustificato. Dunque precede alla Fede chiamando la grazia : orde non è la prima grazia la Fede, e soltanto può chiamarsi tale, atteso che è il primo atto per giustificarci. Perciò il Trident. (Sess. 6, c. 8.) disse della Fede essere: Humanae salutis initium. Oltre di ciò queste due ultime Proposizioni sono seducenti, perche se riflettiamo, che nel se tempo di Quesnello senza la Fede non avvi grazia alcuna, e che quelli, che ne sono privi, operano sempre per influsso della con-

ni.

G.

Fe.

cle

pri-

.) ,,

-011

3F2.

ni-

SC de-

que

nè IISI

ci.

CS.

ste

se 13

ne 111-

# PROPOSIZIONE XXVIII.

La prima grazia, che Iddio accorda al Peccatore, è il perdono de suoi peccati, TESTO AGGIUNTO,

" La prima grazia, che riceve il peccatore è quella, " per cui gli sono rimessi i peccari. (S. Agost. " loc. cet. )

# REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Secondo la Ses. 6. del Tridentino cap. 6. il peccatore si dispone ad avere il perdono de' suoi peccati nella giustificazione, avendo colla grazia la Fede, ovvero credendo esser vere le cose rivelate, avendo il timore della Divina giascizia, avendo la Speranza, confidando di aver Dio propizio, e cominciando ad amarlo, e detestando per la penitenza i

peccati. Ecco quante grazie accorda Iddio al peccatore prima d'accordargli il perdono. Ed ecco quanto è contraria alla Fede la Proposizione di Quesnello. Oltre di ciò fa mestieri rilevare, che la presente Proposizione è diametralmente contraria all'antecedente, ed è evidente la sua contraddizione, se non che Quesnello voglia intendere con Lutero, che la Fede sia la stessa remissione dei peccati, ciò che sarebbe un errore più grossolano.

8. Agostino dice il vero parlando ristrettamente della grazia abituale, che formalmente ci fa figliuoli adottivi di Dio: ma non ha parlato così Quesnello.

## PROPOSIZIONE XXIX.

Fuor della Chiesa non vi si accorda nessuna grazia.
TESTO AGGIUNTO.

" Non c'è Testo, ma il Traduttore aggiugne da se " stesso " Vale a dire non vi è grazia giustificante, " ed abituale, non vi è guarigione, non vi è vita, " come lo dice sotto Quesnello stesso ".

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Uesnello disse nella Proposizione 27. che la Fede è la prima grazia, e sorgente di tutte le altre: sicchè disse che la Fede è la sorgente della grazia qualunque siasi. Ma senza la Fede si sta fuor della Chiesa. Dunque qui disse che fuor della Chiesa non vi ha grazia nè abituale, ne qualsisia altra. Eppur ciò dire è un errore. Poichè l'Infedele pri-

ma che abbia la Fede in Cristo, ed entri nella Chiesa, è chiamato da Dio ad aver la Fede, e la vuol avere, ispirandogli questa volontá la grazia, e cagionandola. Ciò che definì la Chiesa condannando l'eresia de' Semipelagiani.

ca.

n.

el-

ce-

OIL

la he

ite

10.

0.

SC

te,

a,

e.

11-

2-

or

e-

ı,

1-

## PROPOSIZIONE XXX.

Tutti quelli, che Dio vuol salvare per mezzo di G: Cristo, si salvano infallibilmente.

## TESTO AGGIUNTO : "

" Io ho conservato tutti quelli che mi avete dati, " ne alcuno ha perito, &c. ( Joan. 17. ) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Esrore di questa Proposizione è che Dio non vuol salvare quei che non si salvano. S. Paolo (r. Timoth. 2.) disse che Dio Vult omnes homines salvos fieri, cioè vuole che sieno salvi tutti gli uomini. Ciò che è vero universalmente, contuttoche molti non si salvino per i suoi peccati. Siccome verò è che morì Cristo per tutti gli uomini, benché non tutti ficevono il benefizio della sua morte (Conc. Trid. Ses. 6. Cap. 3.) E disse S. Agostino (Lib. de Catechiz, rud. c. 26.) che "man., dò Iddio il suo Figliuolo volendo liberare gli uomini, se non gli sieno nemici, nè resistano alla sua misericordia. "E (Serm. 2. de divers. c. 5.), nessun genere d'uomini disperi della sua vocazio, ne: per tutti pati Cristo: con verità è scritto di

"Lui, che vuol sieno salvi tutti gli uomini "Ove dicendo nessun genere comprende anche i reprobi. Ma contrario Quesnello a S. Agostino si accordò bensì coll'eretico Calvino (Lib. 3. Instit. c. 4.) e con Giansenio (Propos. 5.)

Il Testo di S. Giovanni è mal tradotto: poiché Cristo disse Nessuno ha perito se non se il figliuolo della perdizione: dal che proviene che il Padre diede, a Cristo anche il figliuolo della perdizione, il quale perì: ma dandolo il Padre volse che non perisse. Dunque non si salvano tutti quelli, che Dio vuol salvare.

#### PROPOSIZIONE XXXI.

I desideri di Cristo hanno sempre il loro effetto: egli porta la pace fino al fondo dei cuori, quando egli ve la desidera.

TESTO AGGIUNTO.

" Mio Padre, io so che voi mi esaudire sempre. " (Joan. 11.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Risto disse " Quante volte ho voluto congregare i tuoi figliuoli, e tu non hai voluto? Disse nella Croce Sitio, ho sete! e dicendo nel Salmo 68:
Nella mia sete mi dettero a bere aceto. Spiega S.
Agostino " Desiderai la loro Fede, e ritrovai la
acidità. E S. Gregorio (M. in Psal. 4. poenit. "
Nella croce aveva sete della penitenza de peccato-

" ri , e della fede dei perfidi: ma la vigna del Si-" gnore.. gli diede aceto d' invidia fiera.

Ye

n

ıé

lo e-

il

io

eli e

de

8:

S.

la

0-

Il Testo di S. Giovanni parla dei desideri di Cristo assoluti, non de' condizionati, come quello (Luc. 22.) Pater, si vis, transfer calicem istum a me. Che però S. Tommaso (in Cap. 17. Joan. lect. 3.) scrisse che, l'orazione di Cristo non in tutti ha il suo effetto per l'impedimento mondan, no.,

## PROPOSIZIONE XXXII.

G. Cristo si assoggettò alla morte affine di liberare per sempre col suo Sangue i primogeniti, cioè gli eletti; dalla mano dell' Angelo esterminatore.

p Dice il Conc. di Trento che G. Cristo ha detto

"Questo è il mio Sangue, che sarà sparso per

"molti, che non ha detto per tutti, poichè Egli

"non parlava che del frutto della sua morte,

"la quale non doveva procurare la salute eterna

"che agli Eletti. (Cat. del Conc. di Trento

"dell' Eucar. n. 21.).

# PREITA' DELLA PROPOSIZIONE.

LA Chiesa nella condanna della quinta Proposizione di Giansenio c'insegna esser eresia il dire che Cristo morì per la salute de Predestinati solamente. Eppur ciò significa questa Proposizione di Quesnello. Siccome quegli che dicesse esser in Dio una Persona significarebbe non esservi tre. Oltrechè se Cristo si assoggettò alla morte affine di liberare per sempre non soli gli Eletti, ma eziandio i Reprobi, Egli volle la salute eterna de' Reprobi; e non averla voluto disse Quesnello nella Proposizione 30.

Non leggesi nel Concilio di Trento Sess. 13., dove trattasi dell' Eucaristia, che Cristo abbia detto quelle parole Questo è il mio Sangue, &c. Leggesi bensì nel Catechismo del Concilio nel citato num. 21., ma il Catechismo non dice che ,, la morte di " Cristo non doveva procurare la salute eterna che agli " Eletti " . Disse bensí il Concilio Ses. 6. cap. 3. che " morì Cristo per tutti, ma non tutti ricevono il " benefizio della sua morte ": il benefizio cioè della salute eterna, giacchè molti per la loro colpa sono Reprobi . Egli è vero che Cristo (Matth. 26.) disse " che il suo Sangue saria versato per molti, Pro multis effundetur: ma dicendo molti significò tutti: siccome S. Paolo Rom. 5. scrisse Unius delicto multi mortui sant, cioè,, per il delitto d'uro son morti molti: e significò il peccato originale dimanato da Adamo, del quale disse In quo omnes peccaverune . E l'istesso 1. Tim. 4. scrisse che ,, Cristo è Salvatore " di tutti, massimamente de' Fedeli ": dunque & Salvatore anche degl' Infedeli reprobi : dunque anche per loro si assoggettò alla morte.

## PROPOSIZIONE XXXIII.

O quanto bisogna aver rinunziato alle cose della terra ed a se medesimo, per aver a così dire la consua morte, ed i suoi misteri, come fa S. Paolo dicendo: Egli mi ha amato, e si è consegnato per me. Gal. z.

## TESTO AGGIUNTO .

" Io non prego punto pel mondo, ma per quelli, " che mi avete donato: poichè eglino apparten-" gono a voi. (Joan. 17.) »

# REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Significa, che nessuno possa dire esser morto Cristo per lui, se non ha rinunziato alle cose terrene, ed a se medesimo, cioè s'egli è peccatore, ed ancor se non è perfetto. Ma, come abbiam veduto, S. Paolo disse che Cristo è Salvatore di tutti, massimamente de' Fedeli: dunque si consegnò alla morte anche per gl'Infedeli peccatori. E S. Paolo (Rom. 5.) scrisse, che Adhuc cum peccatores essemus, Christus pro nobis mortuus est. Ed in questa Fede il Fedele peccatore spera che pentendosi avrà da Dio il perdono, e se per l'avvenire si astiene da ogni peccato mortale pavrà la salute eterna, benchè non abbia rintunziato alle cose terrene, come rinunziò S. Paolo.

Il Testo di S. Giovanni addotto è fuor di proposito. Sebbene Cristo (ivi ver. 9.) non pregò pel Mondo: ma pregò ver. 24. dicendo: Acciocchè il Mondo creda che su mi mandasti; e ver. 23. Acciocchè il Mondo conosca che su mi mandasti.

## PROPOSIZIONE XXXIV.

La grazia d' Adamo non produceva che dei meriti u-

## TESTO AGGIUNTO .

" Che non si parli altro dei meriti umani, che son " periti in Adamo; ma di presente che la grazia " di G. Cristo trionfi. (S. Agost. della Pred. c. " 1.5.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

In contrapposizione a quei, che si hanno nella Chiesa di Cristo per la sua grazia. E' dunque erronea la Proposizione, giacchè significa che i meriti d' Adamo non erano doni soprannaturali di Dio, essendo allora la grazia una conseguenza della creazione, come asserisce la Proposizione XXXV. Ma erano quei meriti soprannaturali, poichè erano meriti della Gloria eterna. Che però il Concilio Arausicano disse di Adamo che Nullo modo se ipsum, Creatore sa non adjuvante, servaret. Ma parlò Quesnello conforforme a Bajo nella VII. Proposizione condannata da S. Pio V. cioè che i meriti d' Adamo innocente furono doni della creazione, nè devono attribuirsi alla grazia.

S. Agostino ( lib. de Corrept. c. 51. ) bene chiaro dice di Adamo innocente, che ebbe bisogno della grazia, perchè il libero arbitrio valeva poco, se Dio onnipotente non l'ajutasse: e nell' Enchir. c. 106. che nessun merito poteva essere senza la grazia. Quando dunque chiamò meriti umani quelli d' Adamo, non parlò di propria sentenza, ma in bocca dei Pelagiani, ove dicendo loro, che se i meriti d' Adamo innocente furono umani, come essi volevano, perirono col suo peccato, per i quali abbiamo adesso bisogno della grazia di Cristo Redentore.

11-

nos

zia

C.

no

ie-

la

a.

do

Oa

ei

0-

se

2

2

3

# PROPOSIZIONE XXXV.

La grazia d' Adamo era una conseguenza della credzione, ed era dovuta alla natura sana, ed intera.
TESTO AGGIUNTO.

"Se Iddio avesse ricusato il soccorso ad Adamo, egli "non sarebbe caduto per sua colpa, perché sen-", za ajuto non poteva perseverare: ma quelli, ai "quali manca un tal soccorso, ne sono privi in "pena tlel peccato: e quelli, ai quali è donato, "è donato loro come una grazia, e non come ", cosa dovuta. (S. Agost. della Correz. c. 11.) "

# REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Jimile è questa Proposizione alla VII. di Bajo,, I meriti del primo uomo intero furono doni del-,, la prima creazione,. Ma tutte due sono erronee. Poiche la grazia conseguente alla creazione, e dovuta alla natura è grazia naturale. Ma la grazia d'Adamo fu soprannaturale, giacchè fu grazia necessaria per avere merito soprannaturale, qual è il merito

della Visione chiara di Dio, anch' essa soprannaturale.

S. Agostino allegato in favor di Quesnello gli è affatto contrario: giacchè dice che un tal soccorso, cioè quale quello d' Adamo, si dona adesso come una grazia, e non come cosa dovuta. Dunque donato fu ad Adamo ancora come una grazia, e non come cosa dovuta. E' da avvertirsi, che nel sistema eterodosso di Giansenio il merito proveniente dalla grazia, a cui la creatura può resistere non è dono soprannaturale di Dio, ma soltanto puramente umano, e procedente dal puro arbitrio della libertà: onde Quesnello insistendo nella dottrina del suo Maestro nega la soprannaturalità della grazia, e dei meriti di Adamo.

## PROPOSIZIONE XXXVI.

La differenza essenziale tra la grazia d' Adamo e lo stato d' innocenza, e la grazia Cristiana è che ciasseuno avrebbe ricevuto la prima nella propria persona, ma questa non si riceve che nella persona de G. Cristo risuscitato, al quale noi siamo uniti.

" Come il ramo della vite non può arrecare alcun " frutto se non sia unito al ceppo, così se voi non " rimarrete in me: perché senza di me non pot ete " far nulla . ( Joan. 15. Rom. 7. "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

DE parla della grazia Cristiana abituale santificante, il Concilio di Trento (Ses. 6. Can. 11.) condanna d'eretico il dire , che ci giustifichiamo colla ,, sola imputazione della giustizia di Cristo, esclusa ,, la grazia, che diffonde lo Spirito Santo ne cuori, ,, ed è loro inerente ,, cioè intrinsecamente attaccata. Se però parla la Proposizione della grazia attuale ausiliante, l'istesso Concilio (Ses. 6. Cap. 5.) c'insegna esser la grazia illuminazione della mente, ed ispirazione del cuore; le quali sono atti d'intende. re, e di amare pe però distinti dalla giustizia di Cristo. E tanto basta per esser erronea la Proposizione de Quesnello.

le:

è

0 ,

ne

0:

on

12

la

10 a-

1-

.

e-

04

Nemmeno è favorevole ad essa il Testo di S. Giovanni, il cui vero senso é, che Cristo è quello, che ci acquisto, e ci dispensa gli ausilj, le illuminazioni, e le ispirazioni, di cui abbisogniamo per far opere salutari. È similmente parla S. Paolo (Rom. 7, v. 4.). Quindi la presente Proposizione di Quesnello è uniforme alla 42, di Bajo, e alla dottrina proscritta dei Protestanti intorno alla giustizia imputata, e non infrente, come insegnano tutti i Teologi Ortodossi col Concilio di Trento (Ses. 6. Can. 11.).

# PROPOSIZIONE XXXVII.

La grazin d' Adamo santificandolo in se medesimo gli era proporzionata; la grazia Cristiana santificando noi in G. Cristo è onnipotente, e degna del Figlio di Dio.

## TESTO AGGIUNTO .

4, Iddio ei ha predestinati per un puro effetto del-4, la sua buona volontà per renderci suoi figliuoli

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Uesta Proposizione è molto confusa, e maliziosamente inviluppata, poiche non s' intende di qual grazia si parli, se della santificante, overo dell'ausiliante, ma di qualunque delle due parli, è sempre erronea, imperciocchè se intendiamo la santificante, contiene il Protestantismo dell'antecedente, se però l'ausiliante incorre nella 4, Ploposizione di Giansenio, poichè il chiamare la grazia attuale onnipotente è lo stesso nel linguaggio di Quesnello, che chiamarla irresistibile, come già lo dimostrarono il Card. de Byssì, La-Fontaine, ed altri dopo che lo stesso Quesnello nella sua protesta (pag. 175. §, 8, e nell'Essaplè pag. 375.) disse che intendeva amendue le grazie.

Il testo di S, Paolo ed è mal tradotto, e nulla conclude in favor di Quesnello: è mal tradotto, poichè dicendo S. Paolo: Pradestinavit nos secundum propositum voluntaris suae, cioè secondo il decreto della sua volontà traduce per un puro effetto della sua volontà: nulla conclude, perchè S, Paolo ei chiama espressamente figliuoli adottivi di Dio per mezzo di G. Cristo, ma non colla giustizia stessa di G, Cristo.

## PROPOSIZIONE XXXVIII.

sia

er la

nel

I.).

nali-

ten-

ov.

amo

nte-

po.

azia

di di

i b

d al.

esta

che

ulla

to.

dum

reto

stla

hia-

5770

sto.

Il Peccatore non è libero che a fare il male senza la grazia del Liberatore,

### TESTO AGGIUNTO.

"Nessuno può esser libero per il bene, se egli non "è liberato per la grazia di quello, che ha det-" to: Se il figliuolo vi libererà, allora voi sare-" te veramente liberi. (S.Agost, de Corrept. c. I.),

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Re errori si nascondono in questa maligna Proposizione. Primo errore, che non essendo qualcuno libero per far il male, nientedimeno sia peccatore: ciò suonano le parole Il peccatore non è
libero che a fare il male, significandosi che non
può far altro che il male, ed è peccatore. Ma contro questo errore è la veritá spiegata fra gli altri
Padri da S. Agostino (lib. 3. de liber. arbitr. c. 18.),
,, Chi pecca in quello, di cui affatto non può libe,, farsi? Si pecca, dunque può liberarsi.,

Secondo errore, che il peccatore, cioè quello che sia privo della grazia abituale, non può far altro che peccare: ciò suonano le parole il peccatore senza la grazia del Liberatore: massimamente avendo detto Quesnello nella prima Proposizione che ", all'anima, che ha perduto Iddio, e la sua grazia, ", non gli resta altro che il peccato. ", Ma la verità cattolica è che l'uomo privo della grazia abituale può nientedimeno far i beni di credere, di spe-

rare il perdono se si penta; di pregare Iddio, e dimandargli la sua grazia, di far limosine per tetenerla, secondo il detto (Dan. 4.) redimi i tuoi peccati colle limosine.

sig

P

ci

m

Q

Terzo errore che " il peccatore non avendo la gra-" zia efficace, non ha potenza nessuna per far il " bene " giacchè Quesnello nella sua seconda Proposizione non ha riconosciuto altra grazia che ci doni porenza di ben agire, se non la efficace.

Onde si vede che Quesnello in questa Proposiz. 38. ha detto tutt' altro di quei Teologhi Cattolici, ch' insegnano che senza la grazia nulla far possiamo di buono, benché naturale.

Il Testo di S. Agostino non altro dice se non che non possiamo far il bene salutare non essendo confortati dalla grazia, che ci guadagnò, e ci dona il N. S. G. Cristo. Ma questo non dice la Proposizione di Quesnello,

#### PROPOSIZIONE XXXIX.

La volontà, che non è prevenuta dalla giazia, non ha lume, che per smarrirsi, non ha ardore che per ferirsi: è capace di tutto il male, ed incapace d'ogni bene.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Da noi medesimi non siamo capaci di formare " neppure un qualche buon pensiero; ma egli è " Iddio che ce ne rende capaci. (S. Pao lo 2. " Cor. 3.) "

# REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

D Icendo la volontà, che non è prevenuta dalla grazia significa Quesnello la grazia efficace, coerente alle sue Proposizioni 1. e 2. Ripete dunque l'istesso errore.

S. Paolo 2. cor. 3. dice solamente, che la sufficienza per aver il buon pensiero ci viene da Dio; ma ci viene colla grazia sufficiente, non, come vuol Quesnello, colla sola efficace.

# PROPOSIZIONE XL.

Senza la grazia nulla amare possiamo se non a nostre condannazione.

o

0

# TESTO AGGIUNTO .

" Il libero arbitrio ridotto in schiavitú" non può " niente che per peccare: perciò che riguarda la " giustizia egli non può niente se non è Abera-", to, ed sjutato dalla grazia di Dio. (S. Agost. » lib. " ad Bonif. c. 8.) "

# · REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Significa che gl' infedeli sono privi d' ogni grazia per ciò stesso che sono privi della fede: Os se adempiscono alcuni precetti della Legge naturale, onorando i Genitori, facendo limosina, difendendo i poveri e gl' innocenti, servendo il Principe e la Patria, tutte queste azioni ritornano nella loro dannazione, e peccano operando così, e merita-

no un eterno gastigo. Cosa che inorridisce, ed è af. fatto incredibile.

S. Agostino dice benissimo che il nostro libero arbitrio da per se, e colle sue forze naturali può peccare, ma non può operar bene, ed acquistar la giustizia se non lo ajuta la grazia di Dio: e quando dice la grazia non significa la sola efficace, come ha significato Quesnello, ma la sufficiente.

#### PROPOSIZIONE XEL.

Ogni cognizione di Dio, anche naturale, anche ne filosofi pagani, non può venire che da Dio ce senza la grazia ella non produce che orgoglio, che vanità, che opposizione a Dio medesimo, in vece dei sentimenti di adorazione, di riconoscenza, di amore.

#### TESTO AGGIUNTO .

" di Dio, avendoglielo Iddio medesimo fatto co-" noscere di maniera che, &c. (S. Paolo in ter-" mini precisi Rom. 1, vv. 19, 23. )

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE'.

El parlare di Quesnello la grazia significa o l'abituale, o l'attuale efficace. Dice dunque in questa Proposizione, che ogni cognizione di Dio avutasi naturalmente, senza la grazia abituale, o l'attuale efficace, non produce che drgoglio, vanità, opposizione a Dio. Ed è un errore madornale. Poi-

chè la cognizione naturale di Dio, che viene da Dio medesimo produce almeno l'esser Iddio conosciuto, ciò che non è nè orgoglio, nè vanità, nè opposizione a Dio. E quì ha luogo il detto di S. Atanasio ( de Salut. adven. ), Che dunque il pec, cato si farà secondo la natura? Dirassi allora con bestemmia che l'Autore della natura è autore del peccato ,,

S. Paolo (Rom. 1. v. 19.) non scrisse ciò che si può scoprire, ma ciò che è noto. Di poi v. 33. non disse che la cognizione naturale di Dio producesse orgoglio, vanità, opposizione a Dio; ma che gli empi non usando bene della cognizione di Dio attribuirono divinità ai simulacri, ed alle bestie.

## PROPOSIZIONE XLII. \*

č

Non vi è che la grazia di G. Cristo, la quale renda l'uomo proprio al sacrifizio della Fede: senza di quessa non vi è che impurità, che indegnità.

"Senza il vostro soccorso non vi è nell' uomo che il "peccato. ( Chiesa S. seq. della Pentec.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Q Uesnello nel mentre che dice, che senza la Federnon vi è che impurità, ripete la Proposizione 25. condannata in Pajo che Tutte le opere degl' Infedeli sono peccati. E come potrá esser impurità, ed indegnità nell' Infedele, il quale diretto dal-

la ragione naturale, si astenga dal furto, dall'adulterio, dall'assassinamento? Sono questi errori così

grandi che troppo sbalzano agli occhi.

Il Testo della Chiesa nulla dice dell' impurità che vi sia sempre nell' Infedele, il quale operar possa qualche bene, non senza il soccorso di Dio, ma col solo soccorso naturale. Che però S. Agostino in Psalm, 83. dimostra, che ancor gl' Infedeli fuor della Chiesa posson far qualche bene, ( e libs. de Spirit. et liter. c. 27.) che anche nella empietà della vita possono far qualche cosa della legge.

#### PROPOSIZIONE XLIII.

Il primo effetto della grazia del Battesimo è di farci morire al peccato, talmente che lo spirito, il cuore, i sensi non abbiano più d'affetto per il peccato di quollo d'un morto per le cose del mondo.

TESTO AGGIUNTO .

"Tutti noi che siamo stati battezzati in G. Cristo, "siamo stati battezzati nella sua morte, e sepol-"ti con lui, per morire al peccato: consideratevi "dunque come morti per il peccato. (S. Paolo "Rom. 6. 22, 2. 4. 11.)

### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

U N morto nessun appetito sensitivo hodelle cose del mondo. Ma i l'attezzati, abbenche mondati e liberati dal peccato originale, ritengono la concupiscenza, cioé il sensitivo appetito dei peccati, L' Apostolo e. vuole che in virtù della morte di G.Cristo abbiamo nel Battesimo la morte del peccaso, poiché abbiamo la grazia, la qual' è la vita dell' anima. E vuol ancora, che viviamo come morti al peccato, cioè mai peccando mortalmente, ma ritenendo la grazia, benchè possiamo perderla.

## PROPOSIZIONE XLIV.

Non vi sono che due amori, d'onde nascono tutte le nostre volonià, e tutte le nostre azioni, l'amor di Dio, che fa tutto per Iddio, e che Dio ricompensa, e l'amore di noi medesimi, e del mondo, che non riserisce a Dio ciò che dee essergli riserito, e che per questa ragione medesima divien cattivo.

## TESTO AGGIUNTO

" Vi son due amori, d'onde nascono tutti i mo-" vimenti della volonta umana, e questi movi-" neesti hanno delle qualita tanto differenti, quan-" to sono questi amori d'onde procedono. L'a-" nima ragionevole che non può esser senza amo-", re, ama o Dio, o il mondo. Nell'amor di Dio non può esservi mal'eccesso : nell'amor del mon-,, do turto è cattivo . (S. Leo Serm. 5. de Je-,, jun. septim. mens.) ,,

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Ssa concorda colla 38. condannata in Bajo e la 6. condannata d' Alessandro VIII. ed erra: perchè fuor dell' amor di Dio che tutto faccia per il medesimo Dio, il qual' è la Caritá propria, e Teolo. gica, non riconosce altro amore di Dio che non sia vizioso, e però nega esser buona la volontà di credere in Dio, lo sperare, o amare Iddio come no stra beatitudine, il temere Iddio, e l'amare gli obbjetti delle virtù mortali.

S. Leone dicendo che l'anima ragionevole ama o Dio, o il mondo, ha preso l'amore di Dio non per la propria Carità Teologica, ma per l'amore delle virtù gradevoli a Dio, giacchè essendo esse una participazione della Bontà Divina, amandole, si ama Iddio. Ma Quesnello ha parlato dell'amor di propria Carità, qual è l'amore che fa tutto per Iddio.

## PROPOSIZIONE XLV.

Non regnando più nel cuore de peccatori l'amore di Dio, è di necessità che vi regni in esso la carnale cupidità, e corrompa tutte le sue aziociere TESTO AGGIUNTO.

" Regna la cupidigia della carne, ove non regna " punto la Caritá. (S. Agost. Enchir. c. 117. A Noor qui parla Quesnello della Carità Teologica, ch' è quella, che non regna nei peccatori. Vuol dunque che perdutasi per il peccato mortale la Carità, tutte le azioni dell' uomo sieno corrotte, cioè, cattive. Error grande, giacchè Iddio comanda al peccatore gli atti di Fede, e Speranza, con cui dispongasi alla giustificazione, che però sono buoni senza la Carità. E' eziandio comandata al peccatore la volontà di sentir la Messa, di digiunare, e di guardare altri precetti, e pertanto sarà essa buona, se la abbia, anche senza la Carità. Quindi in questa Proposizione si rinnuova la eresia condannata dal Tridentino che non solo il timore dell' Inferno, ma le altre opere ancora, che precedono la giustificazione del peccatore sieno peccati.

S. Agostino in Enchir. ha preso la Caritè, non per la propria Teologica, ma per l'amore generale delle virtú. Giacche spesse volte, e massimamente (lib. de Spir. et lit. c. 28.) scrisse che "Vi sono, azioni degli empi, che secondo la regola della "giustizia non possiamo biasimare, ma rettamente, "e giustamente lodiamo ".

## PROPOSIZIONE XLVI.

La espidigia, o la Carità rendono l' uso de sensi buono, oppure cattivo.

TESTO AGGIUNTO .

" Per mezzo dell'amor del Creatore si fa buon uso

, delle sue creature. (S. Agostino lib. 4. contr. , Julian. c. 3. ,, .

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

E Rea pretendendo che nessun uso de' sensi avutosi senza la Caritá Teologica sia buono. Giacchè buoni sono nel peccatore gli usi de' sensi nelle opere di misericordia, giustizia, e somiglianti, e quegli atti di Fede, Speranza, Timore, con cui si dispone ad avere la Caritá, che gli manca, e che mancando non possono procedere da essa. E chiunque può mortificare i suoi sensi per timor dell' Inferno, certamente opererá bene.

S. Agostino, come abbiam detto, parla dell'amor di Dio consistente nell'amare le virtir a Dio gradevoli; non di quello, ch'è propriamente la Garità. Però non disse la Carità, ma disse l'amor del Crestore.

## PROPOSIZIONE XLVII.

L'obbedienza alla legge dee derivare dalla sorgente, e questa sorgente è la Carità. Quando l'amore di Dio ne è il principio interno, e la sua gloria il fine, allora l'esteriore è puro. Altrimenti non è che ipocrisia, o falsa giustizia.

TESTO AGGIUNTO.

" O Fariseo cieco, purga primieramente il di den-" tro della tazza e del piatto, affinchè l' esterno " ne sia egualmente puro (Matt. 23.). Esli è " esser gonfio d' una falsa giustizia il creder di " far bene ciò che si fa senza la Carità. (S. A-" gost. lib. 3. ad Bonifac.) " Simile è questa Proposizione alla 16. condannata in Bajo: Non è vera obbedienza della legge quella, che si fa senza la Carità. E contiensi nella Proposizione l'errore che sia proibito e cosa cattiva l'amare la virtù della Obbedienza, ed abbracciarla per il suo proprio motivo, cioè perchè Iddio lo comanda. Ed è contro il sentimento comune de' Fedeli, i quali credono di aver fatto bene osservando la legge, per esempio di riverire i parenti, di digiunare, ancora che non abbiano riferita l'osservanza alla gloria di Dio.

Nel Testo Matt. 23. Cristo riprendeva i Farisei, che si vantavano giusti per certe osservanze esterne, essendo per di dentro ripieni di rapina, ed immondizia. S. Agostino dice il vero esignificando per far bene il far in una maniera giustificante, ciò che si fa senza aver nell'anima la virtù Tologale della Carita, senza la quale, compagna indivisa della grazia abituale, nessuno è giusto.

#### \* PROPOSIZIONE XLVIII.

Si può egli essere altra cosa che tenebre, smarrimento, e peccato senza il lume della Fede, senza G. Cristo, e senza la Carità?

#### TESTO AGGIUNTO .

yor non eravate per l'avanti che tenebre; ma di ,, presente voi siete luce nel Signore. ) S. Pao-,, lo Efes, 5. ) ,, V Uole che negl' Infedeli, e nei peccatori, a cui manca la Carità, altro esser non possa che peccato. Riguardo poi agl' Infedeli condannata è la Propos. 25. di Bajo Tutte le opere degli Infedeli sono peccati: e, come scrisse S. Girolamo ad Gal. 1. Molti senza la Fede fanno parecchie cose saggiamente, e santamente, quando obbediscono ai parenti, &c. e quando desiderosi della verità vogliono esser istruiti nella Fede, ed abbracciarla. Riguardo ai peccatori privi dalla Carità, condannata ancor è la Propos. 34. di Bajo Tutto ciò che fa il peccatore, o servo del peccato, è peccato. Ed in vero non è peccato che il peccatore desiderando la giustificazione, creda, speri, tema, si penta, e faccia orazione.

S. Paolo Efes. 5. dice diffatti che gli Efesi cella infedella erano tenebre; ma non dice che altro i essi allola non vi fosse che peccato.

#### PROPOSIZIONE XLIX.

Non v' ha alcuna buona opera senza l' amor di Dio, come non v' ha alcun peccato senza l' amore di noi medesimi.

#### TESTO AGGIUNTO

" La cupidigia è la radice di tutti i mali. (S. I acc., lo 1. Tim. 6. ) E perciò d'ogni bene la Cari-", tá. (S. Agost. de Grat. c. 16. e 19.) " Platorna l'errore della Propos. 46., che non v'ha opera che sia buona, se non si fa per amore di Dio che sia la propria Carità. E' pur da notarsi, che se non v'ha alcun peccato senza l'amore di noi medesimi, ciò accade, perchè pecchiamo amando per noi qualche bene dilettevole, o utile, giacchè amar non può la volonta nostra se non qualche bene. Ma ben possiamo amar qualche bene onesto senzi amar Dio con amore di propria Carità: così l'amiamo sperandolo, o desiderando goderlo nel Paradiso. Ed ama onestamente, e senza peccato, chi ama i suoi parenti perchè ciò detta la natura, senza amargli per la Bonta di Dio, e però senza Carità.

S. Faolo r. Tim. 6. dice che la cupidigia, cioè lo scisurato amore del danaro è, quando esiste, la dice di tutti i mali: e S. Agostino che la Carità, quando é nell'anima, è la radice di tutti i beni. Massiccome ci sono dei mali anche senza quelle cupidigia, come i mali di sensualità, i mali d'ira: così ancora ci sono dei beni senza la Carità, quali sono il credere, lo sperare, l'odiare il peccato per la sua brutezza.

#### PROPOSIZIONE L.

della Carità non è quelle che grida.

. Voi avete ricevuto lo spirito d'adozione, pel qua-

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Ddio é Padre nostro e per la creazione, e per la grazia dell'adozione, che o è l'istessa Caritá, o va sempre connessa con essa. Chi non ha la Caritá può gridare a Dio o mio Padre, nè grida in vano, poichè confessa colla Fede che Iddio è suo Padre per la Creazione, e colla Speranza desidera esser suo figliuolo per adozione. Quel Figlio del Vangelo (Luc. 15.) essendo decaduto dalla Carità, e condotto dall' alnore di se medesimo nella esperienza della sua povertà gridò, O Padre, peccai; nè gridò in vano, poichè il Padre l'accolse con amore, e l'ammesse alla participazione de' suoi beni. Il Concilio di Treno ( Ses. r Can. s. ) anatematizza quel che dica, che - ,, Egli è un dolore inutile, quando uno ci penti-" sce, ponderando la gravitá, moltitudine, ischifez-" za de' suoi peccati , e la perdita dell' eterna Beati-", tudine, ed il pericolo della eterna dannazione ".

S. Paolo (Rom. 8.) c'insegna che lo Spirito d'adozione ci fa gridate a Dio mio Padre; ma non dice che senza l'adozione, e la Caritá si gridi in vano. Nell'istesso senso parla S. Agostino.

PROPOSIZIONE LI.

La F. le giustifica, quando ella opera: ma ella non opera che per la Carità.

TESTO AGGIUNTO :

" In G. Cristo nè circoncisione, nè la incirconci-" sione servono a nulla; ma solamente la Fede, " la quale opera per la Caritá. (S. Paolo Gal. 5.) REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Ontiene questa due errori, il primo che la Fede sia forma giustificante; il secondo che la Fede operi solamente per la Carita. Il primo errore tenne Calvino in Antid. ad Can. 11. Ses. 6. Trident.; e lo condanno il Concilio Tridentina (Ses. 6.) insegnandoci ('Cap. 8.) che la Fede è la radice della giustificazione : e condannò ancora l' altro errore, insegnando (Can. 28.) che " perduta la grazia abi-" tuale per il peccato, non sempre perdesi la Fede, " e che questa rimanendo è vera Fede, e benche se-, parata dalla Carità fa vero Cristiano. ,, Ha dunde la Fede senza la Caritá ( la qual non è senza la grazia ) la sua operazione . Infatti l'operazion della Fede è fi credere ciò che Iddio ha detto perch' egli l'ha detto: e guesta operazione l' ha ancora il peccatore che per un peccato mortale, non d'infedelta, ha perduto la Carità; ma quell' operazione, in tanto che manca la Carità, non giustifica: neppur giustifica la grazia dell' adozione, quale non è l' operazione della Fede.

S. Paolo ai Galati scrisse che per salvarsi non basano ne la circoncisione, ne la incirconcisione, perchè vi bisogna la Fede, né questa basta, se non l'accompagna la Carità. Ma Quesnello ha significato esser bastevole la Fede, anche senza la Ca-

#### PROPOSIZIONE LII.

Tutti i mezzi della salute son rinchiusi nella Fede come nel loro germe e nella loro semenza: ma questa non è già una Fede senza amore, e senza confidenza. TESTO AGGIUNTO.

" La giustizia viene dalla Fede, secondo ciò che è scritto: il giusto vive della Fede. (S. Paolo "Rom. 1.) la quale opera per la Caritá. (Gal. 5.),

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Falsa la sua prima parte: poiche la Vocazione alla Fede, e la pia volontá di averla sono mezzi per la salute, cominciando da loro l'opera dello salute; eppur rinchiusi non sono nella Fede con e nella lo semenza, poiche precedono la Fede. La seconda parte insegna l'errore di non esser-la Fede conducente alla salute, quando manca la Garitá (la quale, come abbiam veduto, significa Quesnello nell'amore) e quando manca la Speranza, qual'è la confidenza. Rinnuova Quesnello in questa sua Proposizione l'errore giá condannato dal Tridentino Ses. 6. c. 16. can. 3., e da Alessandro VIII. nella 12. delle dannate.

8. Paolo (Rom. 1.) c'insegna esser necessaria la Fede per esser giusti. Ma non disse che sia la Fede il germe, e la semenza di tutti i mezzi della sallute. Ne ciò disse ad Gal. 5.

## PROPOSIZIONE LIII.

La sola Carità fa in modo Cristiano le azioni Cristiane, per la relazione a Dio, e G. Cristo.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Non vi è frutto buono che quello che è prodoto, " to daila radice della Carità. (S. Agost. de Spir, " et lit. c. 14.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Il. Concilio di Trento (Ses. 6. Can. 31.) decide: Che l' uomo giustificato (e però Cristiano) non pecca de dunque opera in modo Cristiano) operando colla mira, di aver la mercede eterna. Ma allora non opera per la Caritá, opera bensì per la Speranza, che dalla Caritá si distingue. Essendo la Fede, e la Speranza Virtù Cristiane, non solamente il giusto, ma eziandio il peccatore Cristiano, a cui manca la Caritá, fa credendo, e sperando, azioni d'istiane in modo. Cristiano.

S. Agostino dice, il vero significando, che non il è fruto condegnamente meritorio della vita eterna quel che non è accompagnato dalla Caritá, cioè dalla grazia abituale, la quale è o l'istessa Carità, o da essa inseparabile.

## PROPOSIZIONE LIV.

E la Carità sola, che parla a Dio: ed è lei sola quella, che Dio ascolta.

\*TESTO AGGIUNTO .

" Quando anche io parlassi col linguaggio degli An-

" geli, e degli uomini, &c., senza la Carità ie ", farei un nulla. ( S. Paolo 1. Cor. 13. ) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Econdo il Concilio di Trento (Ses. 14. cap. 4.) P Attrizione, ovvero il pentimento avutosi per timore dell' Infernò, e che escluda la volontà di peccare, accompagnata dalla speranza del perdono, si ha per dono dello Spirito Santo, dal quale ajutato il penitente si fa strada alla giustificazione. E che con tal timore i Niniviti impetrarono la misericordia di Dio. Dunque una tale Attrizione, che non è Caritá, parla a Dio, e Dio l'ascolta. Parlo anche a Dio, e Dio ascolta la preghiera del peccatore, che sinceramente gli dimanda la grazia per pentirsi, ed emendarsi giacchè secondo l'istesso Concilio (Ses. 6. cap. 11.) Dio ci comanda che chiediamo ciò he per noti non possiamo, e ci ajuta acciocchè possiamo.

S. Paolo a' Corinti diceva che non avendo Carità, non sarebbe nulla significando che non c'è amicizia con Dio senza la Caritá.

## PROPOSIZIONE LV.

Ildio non corona che la Carità: chi corre per un altro movimento, o per un altro motivo, corre invano. TESTO AGGIUNTO.

" Quando anche io avessi distribuite tutre le mie 6, ,, coltá per nutrire i poveri, avessi dato il mio " corpo ad esser bruciato, senza la Carità a nul-" la mi gioverebbe, (S. Paolo ivi) "

## REITA DELLA PROPOSIZIONE.

ie

4.)

ti-

oec-

, SI

ato

che

or-

he

he

ed

6.

ie

à.

ia

T#

C He Iddio coroni nei giusti non solo la Caritá, ma altre cose ancora lo dice Cristo Matth. 5. Beati i poverelli di spirito, perchè di loro è il Regno de Cieli, e Matth. 25. Venite benedetti del mio Padre, possedete il regno a voi preparato, perchè avendo io fame mi deste da mangiare, &c. Che non corra invano chi corre per un altro movimento che quello della Carità consta, poichè è cosa salutare il credere a Dio, sperare in esso lui, e fuggire il peccato per scanpare l'Inferno. Del senso di S. Paolo abbiam parlato nella Propos. anteced.

# PROPOSIZIONE LVI.

Iddio non ricompensa che la Carità: perchè la Carità sola onora Iddio.

## TESTO AGGIUNTO .

Oveenon vi è amore, alcuna opera non impu-,, tata, e non può nè anche portare legittima-,, mênte il nome di buona; poichè tutto ciò che ,, noe viene dalla Fede è un peccato, e la Fede ,, opera per la Carità. (S. Agost, de Grat. c. 26.),

## "REITA DELLA PROPOSIZIONE.

CHe Dio non ricompensi che la sola Caritá è l'ercon che abbiam veduto nella Propos. 55. Ma è pur
crrore che la Carità sola onori Dio. S. Paolo (Rom.
2.) insegna che disonorasi Dio colla prevaricazione
della legge: onorasi dunque colla osservanza, Infat-

sea c. 6. Misericordia voglio, non sacrifizio: edè certamente onorare Dio il credere ciò che dice, cattivando l'intelletto in suo ossequio, e lo sperare in esso, come somma nostra Beatitudine,

S. Agostino ha detto Ove non vi è amore, e non ha detto Ove non vi è Carità: ed ha detto bene, poiche non è imputata nessuna opera, che a Dio non piaccia, ed eseguir quelle, che gli piacciono egli è amarlo, secondo l'insegnamento di G. Cristo Joan. 14. Chi osserva i miei comandamenti, quello è che mi ama.

## PROPOSIZIONE LVII.

Tutto manca ad un peccatore, quando gli manca la speranza: e non vi è speranza in Dio ove non vi è amor di Dio.

#### TESTO AGGIUNTO .

" Niuso amore vi ha senza la speranza, ne speran-" za senza l'amore . (S. Agost. Enchir c. 8.) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

Alsa è la prima parte Tutto manca, &c. poichè anche non avendo speranza un peccasore, può
ritener la Fede, ed altre virtù morali, come riverire i parenti, far limosina. La seconda parte e non
vi è speranza, &c. nel senso di Quesnello, palece
to in altre sue Proposizioni, significa nell'amor di
Dio la Carità propria, e distinta dalla Speranza; e
ciò significando essa è erronea, ed opposta al Con-

eilio Tridentino: poichè un peccatore, che si pentisce per timore dell' Inferno, escludendo la volontá di peccare, ed avendo speranza del perdono, non ha ancora la Caritá, eppur ha la Speranza, che lo dispone ad aver la Carità.

S. Agostino disse non esservi speranza; ciò che è vero, giacchè chi spera, desidera, e chi desidera, ama: ed ama Dio chi lo spera; ma lo amare sperando non è la propria Caritá.

## PROPOSIZIONE LVIII.

Non, v'e ne Dio, ne Religione, ove non vi è Carità.

TESTO AGGIUNTO.

" Colui che non ama Dio non conosce punto Dio: " perchè è la Caritá. ( 1. Joan. 2. ) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

C' E' Réligione, e però v'è Dio, over è Fede avuta a Dio, e Speranza in Dio, ed osservanza del comandamento perchè è comandamento: e tutto ciò v'è ordinariamente nei peccatori Fedeli, in cui non v'è la Carità: abbenchè col peccato non si faccia un atto di Religione, perchè con quello si sprezza Iddio.

Il Testo di S, Giovanni c'insegna che non cono-Dio, cioè lo nega coi fatti, colui che non ama Dio, cioè trasgredisce gravemente la sua legge, giacchè l'istesso trasgredimento è un sprezzamento di Dio. La preghiera degli empj è un nuovo peccato, e ciò che Dio loro accorda è un nuovo giudizio sopra di essi.

#### TESTO AGGIUNTO

" Che la sua preghiera gli sia imputata a peccato. " (Salm. 106.) "

### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Esù Cristo comanda eziandio agli empi che preghino dicendo a Dio Santificato sia il nome tuo: e potrà questa preghiera dell' empio fatta sinceramente esser un nuovo peccato? avvegnachè sia fatta dall' empio, che non vuol convertirsi, gli comanda Cristo di pregare Il pan nostro cotidiano dateci oggi: e peccherà l' empio ciò pregando? E sarà un giudizio di Dio sopra l'empio l' accordargli la santificazione del suo nome, l'accordargli il pane? Ma beneficenza è di Dio il far nascere il Sole sopra i buoni ed i mali. Ecome notò S. Agostino (libr. contr. mendac.c.t.s.) fece Iddio benefizio alla meretrice Rahab, perchè essa fece misericordia agli uomini di Dio.

Nel Salmo 108, parla Davidde di un solo peccatore, qual fu Giuda traditore di Cristo, il quale (Marci 27.) pregò i Principi Ebrei per la vita di Cristo, e la sua preghiera fu peccato, perchè accompagnata dalla disperazione.

#### PROPOSIZIONE LX.

Se il solo timore del supplizio anima la penitenza; quanto più questa è violenta, tanto più essa conduce alla disperazione.

"Giuda è un esempio: onde S. Bernardo (Serm. 38. "in Cant. ) Ecco molti di timore, di cui il de-"monio si serve per portare alla disperazione quel-"li, nei quali si trova il solo timore) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

A Proposizione Se il solo timore è generale, e. perociò parla anche del timore solo e che non è accompagnato dalla Carità propria, cioè amore di Dio solamente per la sua Bontà . E' dunque contraria alla Fede, dichiarataci dal Concilio Tridentino contro Lutero . Questi diceva ( Serm. de Poenit. ) ,, " Quanto più si pentiscono pel timore della pe-"na, tanto più peccano ". Il Concilio ( Sess. 14. can. , anatematizzò quegli che dicano , che -", il dolore de peccati avutosi pel timore dell' In-, ferno non è utile, nè prepara alla grazia ,, . E nella ( Sess. 6, cap. 6. ) insegna, che " I pecca-" tori , agitati dal timore della Divina giustizia , e " convertendosì a considerare la misericordia di Dio,-" ergonsi a sperare, fidando d'avere Dio propizio , per G. Cristo ,, . Dunque non conduce it rimore alla disperazione .

L'esempio di Giuda & singolare e non basta per avverare una Proposizione generale. S. Bernardo di

f =

ce il vero del caso in che il timore sia solo senza riconoscere la misericordia di Dio, e senza la speranza d'avetlo propizio.

### PROPOSIZIONE LXI.

Il timore non arresta che la mano, ed il cuore resta attaccato al peccato fin tanto che non lo conduce l'amore della giustizia.

### TESTO AGGIUNTO :

" L'antica legge arrestava la mano, e non la vo" lontá: poiche la volontá di colui, che per timo" re si astiene di peccare, non tinunzia assoluta" mente al peccato, come vi rinunzia la volon" tà di quello, che se ne astiene per amor della
" giustizia. (S. Tom. 2. q. 107.)

## FEITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Nche questa Proposizione parla generalmente dicendo il timore: ed è per tanto erronea, siccome l'antecedente. Il Concilio di Trento (Scal. 14. cap. 4.) ci ammaestra, che l'Attrizione avusasi pel timore dell'Inferno, escludendo la volonta di peccare, dispone il peccatore ad ottenere la grazia di Dio nel Sacramento della Penitenza.

S. Tommaso non, scrisse l'antica legge arrestava, étc. ma scrisse Dicesi che arrestava. E soggiugne, che, anche nella legge nuova su convenevole che parece, chi carnali, che non arrivano ancora alla di lei, persezione, sieno indotti alle opere di virtù pel, timore de gastighi ... Dunque il timore eziandio.

conduce all'amore della giustizia, non lasciando nel cuore attacco al peccato. Inoltre (2.2, q. 19.),, Al., le volte, dice, l'uomo si converte a Dio, e gli "si attacca per il timore del gastigo ". Dunque S. Tommaso è contrario a Quesnello.

## PROPOSIZIONE LXII.

Chi non si astiene dal male che pel timore del gastigo, egli lo commette nel suo core, ed è già colpevole avanti a Dio.

#### TESTO AGGIUNTO.

" Certamente é colpevole avanti a Dio nel suo cuo-" recolui, che non si astiene del peccato che pel " timore e non per la dirittura di sua volontà. " (S. Agostin. lib. r. ad Bonif. c. 9.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Eguita essa a parlare generalmente, siccome le antecedenti, d'inculca ostinatamente nell'istesso etrore.

S. Agostino dice chi non si astiene che pel timore, e non per la dirittura di sua volontà: parla dunque di quel timore solamente che non esclude la
volontà (ii non peccare, poiche nell' escluderla sta
la dirittura. E palesò la sua mente cattolica (Serm.
13. de Verb. Apost.), Il timore è servo della Cari,, tà. Acciocche il diavolo non possega il tuo cuo,, re, preceda il servo, e guardi il luogo alla padro,, na ventura: fa pel timore del gastigo, se non an,, cora puoi per amore della giustizia ,,.

#### PROPOSIZIONE LXIII.

Un battezzato è ancora sotto la legge, come un Giudeo, se egli non adempie la legge; oppure se l'adempie pel solo timore.

### TESTO AGGIUNTO.

" Se voi siete guidati dallo spirito, voi non siete " più sotto la legge. (S. Paolo Gal. 5.) "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

N qual senso può non esser erronea? Se esser sotto la legge, come un Giudeo significa l' esser obbligato alla legge di Mosé, mai un Battezzato è sotto la legge in questo senso, quantunque non adempisca le legge Cristiana. Se significa, che un Battezzato, che non adempia la legge Cristiana, sia privo, come un Giudeo, dei beni della legge Cristiana, o che errore! giacchè un Battezzato anche peccando mortalmente contro la Carità, ritiene la Fede, e la Speranza, ed il potere partecipare dei Sacramenti. Se viol dir altro, doveva essersi spiegato Quesnello: e basta che la sua Proposizione sia tanto equivoca in materia dogmatica, acciocchè sia stata mentamente condannata.

S. Paolo (Gal. 5.º) nulla favorisce Quesnello: poichè chi pel timore soprannaturale dell' Inferno adempie la legge, egli è guidato dallo spirito: insegnandoci il Concilio di Trenco (Ses. 14. cap. 4.) che il timore dell' Inferno, il quale esclude la volontà di Sotto la maledizione della legge non si opera mai il bene, perchè si pecca, o facendo il male, o non evitandolo che pel timore.

#### TESTO AGGIUNTO

" La legge si adempisce pel benefizio della grazia " di Dio: senza questo ella fa de' prevaricatori, " o facendone commettere il male &c. (S. Agost. " lib. de Spir. et liter. c. 1.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Oppio è l'errore: il primo che sotto la Legge scritta non si operava mai il bene. Ma operarono il bene Mosè, ed i Profeti, e molti Uomini Santis: che però disse Tobia ( cap. 2.) Figlinoli siamo de' Sonti. Ed é da notarsi che anche in quella legge eranvi i precetti di credere, sperare, ed amare Dio. L'altro errore è, che si peccava evitando il male pel solo imore; del qual errore abbiam giá parlato.

S. Agostino allegato dice benissimo che la legge si adempie pel benefizio della grazia di Dio, e non per la legge sola: ma sotto la Legge scritta avevano i Giuter la grazia necessaria per adempir la legge: per il che il Santo (lib. 3. ad Bonif. c. 4.) scrisse che Mosé, i Profeti, ed altri santi Uomini fino al Batista furono Figliuoli della grazia. E S. Tommaso (2. p. 9. 107. art. 1.) che nel Testamento Vecchio vi furono Uomini, ch'ebbero la grazia dello Spirito Santo.

## PROPOSIZIONE LXV.

Mosè, ed i Profeti, i Sacerdoti, i Dottori della Legge son morti senza aver dato a Dio dei figliuoli, non avendo fatto che degli schiavi pel timore.

TESTO AGGIUNTO .

"La prima alleanza, che è stata stabilita sul monte "Sina, non generò che degli schiavi. (S. Paolo "Gal. 4.),

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

A Bbiam veduto l'errore di questa Proposizione nell'antecedente 64.

S. Paolo scrisse ai Galati che la prima alleanza generò servi, perchè serviva essa come ombra, e figura all' alleanza nuova; ed essa non conferiva nei suoi Sacramenti la grazia, come conferisce la nuova ex opere operato. Ma non scrisse che Mosè vi Profeti, i Sacerdoti, i Dottori della legge non abbiano dato a Dio figliuoli; giacchè Mosè, i Profeti, ed altri santi Uomini fino a Giovambatista furono figli della grazia. Neppur scrisse che il timore tbbia fatto solamente schiavi. Nelle parole di Cristo Pater major me est voleva Arrio contenersi nella sua eresia: e Quesnello nelle parole di S. Paolo i suoi errori.

## PROPOSIZIONE LXVI.

Chi vuole avvicinarsi a Dio, non dee venire a lui con delle passioni bruteli, ne condursi per un istinto naturale, o pel timore, come le bestie, ma per la fede e per l'amore come i figliuoli.

" Voi non avete ricevuto lo spirito di servitù, per-" chè vi conduciate con timore; ma lo spirito di " adozione di figliuoli, per cui gridiamo Mio Pa-", dre. (S. Paolo Rom. 8.

## REITA DELLA PROPOSIZIONE .

Itorna l' errore che pel timore non si viene a Dio, ma soltanto per la Fede, e la Carità. Ma pur si viene dopo la Fede per l' Attrizione, ovvero detestazione, ed odio dei peccati pel timore dell' Inferno, il qual timore è movimento, ed impulso dello Spirito Santo per attrarci a Dio. (Conc. Trid. Sess. 14. cap. 4.)

S. Paolo (Rom. 8.) esclude quel timore servilmente servile, che trattiene la volontá di servire, mancando di gastigo: ma non esclude quel timore servile, che esclude la volontà di servire, ed è un principio per servir da figliuolo. (Conc. Trid. Ses. 6. cap. 6.)

## PROPOSIZIONE LXVII.

Il timor servile ci rappresenta Iddio come un padrone duro, imperioso, ingiusto, intrattabile.

### TESTO AGGIUNTQ .

- " S. Bernardo ( Serm. 38. sop. le Cant.) parlando,
  - " come qui Quesnello, del timore meramente ser-
    - " vile, dice: essi s' immaginano Dio come severo
    - " ed inflessibile, duro, ed implacabile, quello, ch'è pieno di misericordia.

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE

D Icendo generalmente il timor servile parla di quell' Attrizione ancora, della quale il Concilio di Trento c' insegna (Ses. 6. cap. 6.) che i peccatori commossi dal timore della Divina giustizia, considerano la misericordia di Dio", e sperano che Iddió per Cristo sarà loro propizio, e perciò odiano, e detestano i peccati.

S. Bernardo non parlò come Quesfiello del timore meramente strvile, cio che non dimana dalla carità; ma parlò d'un timore che non consideri la misericordia di Dio, nè speri averla propizia.

### PROPOSIZIONE LXVIII.

La Bontà di Dio abbreviò la via della salute rinchiudendo tutto nella Fede, e nella preghiera »

" Chiunque invocherá il nome del Signore, sarà sal-" vo. (Paolo Rom.) La riflessione è trattà da questo " Testo della Scrittura, e basta per giustificarla "

#### REFTA' DELLA PROPOSIZIONE .

Nsegna che il credere, ed il pregare basti per salvarsi. Tale fu l'eresia di Calvino. Ma la Fede c'insegna nel Concilio di Trento (Ses. 6. cap. 11.) che bisogna accompagnar la Fede colle opere buone, che perciò (S. Paolo 2. core7.) castigava il suo corpo, affine di non diventar reprobo, e S. Pietro (Ep. 2. c. 1.) ci ammonì che colle opere buone faccia-

disse. Se vuqi entrar nella vita, osserva i comandamenti.

S. Paolo (Rom. 10.) disse : Chiunque invocherà il nome del Signore, sarà salvo, ammaestrandoci che la rede è il principio della salvezza; ma non che basti sola, neppur aggiantavi la preghiera; giacchè egli non si è opposto al detto di Cristo Se vuoi entrar nella vita, osserva i comandamenti. E s' invoca Dio non sofamente per la Fede, e la preghiera, ma eziandio per la Contrizione, e l'Attrizione soprannaturale, il ringraziamento, ed altre opere buone.

Ne basta per giustificar la Proposizione di Quesnello che sia tratta dal Testo di S. Paolo; poichè è tratta sinistramente, siccome non giustifica l'eresia d' Arrio l' esser tratta dalle parole di Cristo : Pa-

ser major me est .

## PROPOSIZIONE LXIX.

La Fede, l'uso, l'accrescimento, e la ricompensa della Federtutto è un dono della pura liberalità di Dio.

#### \* TESTO AGGIUNTO

" Cosa avete voi che non abbiate ricevuta : e " l'avete ricevuta, perchè ve ne gloriate, quasi " non l'aveste ricevuta. (S. Paolo 1. Cor. 4.) »

REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Nsegna il Goncilio di Trento (Ses. 6. cap. 16.) ,, che a quei, che operano bene fino al fine

a, della vita e sperano in Dio, si dee proporre la vi-" ta eterna e come grazia promessa misericordiosamen-, te da Dio per G Cristo, e come mercede che pro-" messa da Dio sará fedelmente conferita alle buone " opere : e che questa è corona di giustizia " . Dunque il premio, o ricompensa della Fede, il di cui uso sono le buone opere, non è un dono della pura liberalità di Dio, giacchè è dono ancora della sua Fedeltà, e della sua Giustizia. Or la Fede abituale, o l'abito infuso di essa nei piccoli battezzati é dono della pura liberalitá di Dio, poiche l'hanno da lui senza cooperazione libera dalla sua volontà : ma gli adulti l'hanno è per grazia di Dio ce colla libera cooperazione della volonta loro, e così hanno ancora l'uso, l'accrescimento, e, la ricompetisa della Fede. Che perciò Cristo (Apoc. 3,) promise in questa maniera ,, . Io sto alla porta , e busso , chi " ascokerá la mia voce, e mi aprirá k porta, en-" trerò in esso, e cenerò con esso, ed egli meco) ".

L'Apostolo (1. Cor. 4.) c'insegnò che anche le buone opere abbiamo ricevute da Dio: ma come disse il Concilio Arausicano ,,. Devesi la mercede ,, alle buone opere, se si fanno , ma la grazia , che , non si deve , precede acciocchè si facciano ,. Le abbiamo adunque ricevute , perchè senza la grazia non le faremmo, la quale ci chiama, ed eccica , e ei da forza per farle soprannaturali.

#### PROPOSIZIONE LXX.

Iddio non affligge mai gl'innocenti: e le afflizioni sempre servono o a punire il peccato, o a purificare il peccatore.

### TESTO ACCIUNTO .

" Sotto un Dio giusto nessuno può essere infelice, " se egli non lo merita. (S. Agost, lib. 1. oper, " imp. c. 59.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Conformasi alla Proposizione 73. condannata in Bajo Tutte le afflizioni de' Giusti sono vendette de' peccati. Ed d' contraria alla Scrittura: poichè pati Tobia giusto, perchè era gradevole a Dio, (Thob. 12.) pati il Cieco del Vangelo (Joan. 9.) non perchè peccò, ma affinché si manifestassero in esso l'opere di Dio. Pati moltissimo la Madre di Dio, senza aver peccato veruno da punirsi, o da purificarsi: senza peccato ancora patiscono i piccoli battezzati.

Il Testo di S. Agostino è fuor di proposito: poichè gl' innocenti, che patiscono non sono eglino infelici, avendo detto Cristo (Matth. 5.) Beati coloro che patiscono la persecuzione; coloro che piangono: conciossiachè un momento dura la tribulazio. ne in questa vita riguardo alla eternità, ed opera una eterna beatitudine.

#### PROPOSIZIONE LXXI.

L'uomo può dispensarsi per la sua conservazione da quella legge che Iddio fece per suo vantaggio.

TESTO AGGIUNTO.

" Il Sabato è fatto per l' uomo e non l' uomo per " il Sabato, e per questa ragione il Figlio dell' " uomo è padrone del Sabato stesso, (Matt. 2.),

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Legge Naturale, e Divina positiva. Per tanto da occasione acciocchè un leggitore male istruivo ereda lecita la bugla, lecito lo spergiuro quando gli servano a servar la sua vita e così altri peccati. Ed è falsa, imperciocchè dispensare la legge non può quello che è mero suddito di esse e non ha autorità per dispensare, (Vedis, Tom. 22. q, 83.) Sono molte e ben scandalose le conseguenze che risultano da una proposizione così erronea e da esser facilmente rilevare anche dagli ignoranti.

Nel Testo di S. Marco il Figlio dell' nomo era Cristo, che per esser Dio poreva dispensare nella legge: e la legge del Sabato non comprendeva quel fatto dei Discepoli.

## PROPOSIZIONE LXXII,

Segno della Chiesa Cristiana è che sia Cattolica, comprendendo e tutti gli Angeli del Cielo, e tutti gli Eletti, ed i giusti dalla terra e di tutti secoli.

#### TESTO AUGIUNTO .

", Voi vi siete avvicinati alla montagna di Sion , ", alla Cittá di Dio vivente, alla Gerusalemme ce-", l'este , ad una truppa innumerabiile di Angeli, ", all' assemblea de' primogeniti, che sono scritti ", nel Cielo, e degli spiriti giusti, i quali sono nel-", la Gloria . ( S. Paolo Ebr. 12. ) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Escrive in tal guisa la Cattolica Chiesa e non fa menzione de' Cristiani peccatori, onde gli esclude dalla Chiesa: ciò che è contro la Fede: ma ciò si deduce più chiaramente dalle seguenti proposizioni.

S. Paolo non escluse i Fedeli peccatori; giacchè questi ancora sono primogeniti per la Fede, per la quale sono separati dagl' Infedeli, dedicati a Cristo, è sue pecorelle, e membri, di cui egli è il Capo e come di lui Vicario il Romano Pontefice. Ma ciò non ha indicato Quesnello.

# PROPOSIZIONE LXXIII.

Cosa è la Chiesa, se non l'assemblea de figliuoli di Dio, che dimorano nel suo seno, adottati in G. Cristo, sussistenti nella sua Persona, redenti col' suo sangue, viventi del suo spirito, operanti per la sua grazia, e che attendono la grazia del futuro secolo?

TESTO AGGIUNTO .

Alla Chiesa di Tessalonica, la quale è in Dio ne-

98
", stro Padre, ed in G. Cristo nostro Signore:
", che Iddio nostro Padre, ed il Signore G. Cristo
", vi donino la grazia, e la pace. (S. Paolo 2.
", Tessal. f.)"

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

E Sclude dalla Chiesa i Fedeli peccatori, conciossiachè questi non vivessero dello Spirito di Dio, nè operassero per la sua grazia.

'Nel Testo di S. Paolo della Volgata non c'è quel la quale. Inoltre S. Paolo parla ad una Chiesa particolare: nè esclude da essa i Fedeli peccatori giacchè nel versicolo prossimo raccomanda selamente la Fede, e vicendevole carità de' Tessalquicensi. Gioverá avere presenti le parole di S. Pietro nella sua Epistola (2, c. 3, ), cioè,, che nelle Epistole di S. Pao,, lo vi sono cose di difficile intelligenza, le quali me deprevano gl' indotti ,,.

## PROPOSIZIONE LXXIV.

La Chiesa, o sia Cristo intiero, ha per Capo il Verbo incarnato, e per membri tutti i Santi.
TESTO AGGIUNTO.

" I Santi che vissero avanti la legge, sotto la leg-" ge, e sotto la grazia, tutti questi Santi, che " sono i membri della Chiesa, sono la pienezza " del Corpo di G. Cristo, ch'è, la stessa Chiesa " di Cristo. (S. Gregor. lib. 5. ep. 18.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

E Sclude ancora dalla Chiesa i Fedeli peccatori.

S. Gregorio include nella Chiesa i Santi; ma non esclude i peccatori, Ed altrove: per esempio (Homil. 12. in Evang.) schiettamente insegna esser i peccatori della Chiesa.

#### PROPOSIZIONE LXXV.

La Chiesa è un solo uomo, composto di molti membri, dei quali G. Cristo è il Capo, la vita, la sussistenza, e la persona: un solo Cristo composto di morti Santi, dei quali egli è il santificatore.

# PROPOSIZIONE LXXVI.

Nessuna cosa è più spaziosa che la Chiesa di Dio; potenti tutti gli Eletti, ed i Giusti di tutti i secoli la compongono.

### \*PROPOSIZIONE LXXVII.

Chi non Snauce una vita degna di figliuolo di Dio, o membro di G. Cristo, cessa interiormente di avere Iddio per Padre, e G. Cristo per Capo.

#### PROPOSIZIONE LXXVIII.

Si separa uno dal Popolo Eletto, di cui fu figura il Popolo Giudaico, ed il Capo è G. Cristo, o non vivendo secondo il Vafigelo, o non credendo al Vangelo.

## REITA' DI QUESTE PROPOSIZIONI .

T Utte quattro hanno il vizio di escludere dalla Chiesa i Fedeli peccatori: ciò che fa chiarissimamente la Proposizione 78. Veggiamo i Testi aggiunti a ciascheduna.

## TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXV.

" Il nostro Redentore é coll' assemblea de buoni una " persona unica: poichè egli è il Capo di questo " Corpo, e noi siamo il Corpo di questo Capo. " ( S. Gregor. lib. r. Moral. ) "

Non esclude S. Gregorio dalla Chiesa i Fedeli peccatori, piuttosto espressamente gl'include, dicendo a nome di tutti i Fedeli. Noi siamo il Corpo di questo Capo: e S. Gregorio non si vantava Santo.

## TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXVI

" Non bisogna immaginarsi che non vi si no che " quelli dopo la venuta di G. Cristo che compon-" gono la Chiesa: ma tutti i Santi che sono sta-", ti di tutti i tempi appartengono a la . ( S. A-", gost. Serm 4. de Civ.) "

Include S. Agostino nella Chiesa tutti, i Santi: ma non esclude da essa i Fedeli peccatori. E nel Tratt. 6. in Joan.),, Noi, dice, confessiamo che, nella Chiesa Cattolica vi sono buoni, e cattivi,,.

TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS, LXXVII.

" Colui che commette il peccato è figlio del diavo-" lo. ( 1. Joan. 3. ) Se alcuno non ha lo spiri-

IOI

" to di G. Cristo, egli non è di lui. (S. Pao-

Riguardo al Testo di S. Giovanni il medesimo Santo (Apoc. 3.) scrivendo alla Chiesa di Sardi disse all' Angelo. Tu sei morto. Riguardo poi al Testo di S. Paolo (1. Cor. 5.) scrisse esser in quella Chiesa uomini peccatori. E scrivendo ai Galati riprende i loro peccati, e nientedimeno cap. 3. dice "Tutti voi siete figliuoli di Dio per la "fede in G. Cristo: poichè tutti quanti siete stati "battezzati avete rivestito Cristo "Dunque i Fedeli sono figliuoli di Dio, e membri di Cristo per la Fede ma se sono giusti, sono innoltre figliuoli di Dio per l'adozione: quali figliuoli non sono i Fedeli che atengono nell'anima il peccato mortale ma sono essi figliuoli del diavolo per imitazione.

TES O AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXVIII.

" il Signore vostro Dio vi susciterà fra i vostri fratel", li un Profeta come me: ascoltatelo in tutto ciò
", che egli vi dirà: chiunque non ascolterá que", sto Profeta, sará esterminato dal mezzo del Po", polo. (Deut. 18. Actor. 3.) Iddio è la luce, &co
", (1. Joan. 1.)"

Il Testo del Deuter. 17. ed Auctor. 3. dicendo Chiunque non ascolterà questo Profeta vuol dire Chiunque non esederà a Cristo: esclude dunque dalla Chiesa di Cristo gl'infedeli.

Il Testo di S. Giovanni esclude dalla Chiesa gl' Infedeli, i quali camminano nelle tenebre: ed esclude i Fedeli peccatori, non dalla Chiesa, e da esser membri di Cristo per la Fede, ma gli esclude
da quella Società con Dio, la quale è partecipazione, ovvero comunione di tutti i beni; imperciocchè quegli che è in peccato mortale non partecipa
il bene della figlinolanza di Dio per adozione,

#### PROPOSIZIONE LXXIX.

Egli è utile, è necessario in tutti i vempi, ed in tutti luoghi, ed ad ogni sorta di persone lo studiare, ed il conoscere lo spirito, la pietà, ed i misterj della Sacra Scrittura.

## PROPOSIZIONE LXXX.

La lettura della Sacra Scrittura è per Vitti.

## PROPOSIZIONE LXXXI.

L'oscurità santa della parola di Dio von è di laich una ragione per dispensarsi dal leggerla:

### PROPOSIZIONE LXXXII.

Il giorno della Domenica dee esser santificato dai Cri stiani con lezioni di pietà, e principalmente delle Sante Scritture. Dannoso è il voler distogliere il Cristiano da questa lezione.

### PROPOSIZIONE LXXXIII.

E una illusione il persuadersi che la cognizione de misteri della Religione non debba esset comunicata alle donne colla lettura de libri sacri. Non già dalla semplicità delle donne, ma dalla orgogliosa scienza degli uomini è nato l'abuso delle Scritture, e sono nate l'eresie.

### PROPOSIZIONE LXXXIV.

Il togliere dalle mani de Cristiani il nuovo Testamento, o N tenerglielo chiuso, togliendogli il modo d'intenderlo, egli è un chiudergli la bocca di Cristo.

#### PROPOSIZIONE LXXXV.

Proidire ai Cristiani la lettura della S. Scrittura, e particolarmente del Vangelo, è un vietar l'uso del lume ai feliuoli della luce, ed un fatgli soffrire una specie di scomunica:

## PROPOSIZIONE LXXXVI.

Toguere al semplice popolo la consolazione d'unire la sua voce e quella di tutta la Chiesa è un uso contralto alla pratica Apostolica, e al disegno di Dio.

### REITA' DI QUESTE PROPOSIZIONI .

Cospirano queste Proposizioni insieme al Calvinismo, che voleva che tutti i Fedeli legessero la Sacra Scrittura in volgare, ed in volgare si celebrassero gli Offizi Divini, contro le leggi, e pratica della Chiesa. Il Concilio di Trento nella Regola quarta dell' Indice ci ha detto,, esser per l'espe-

" rienza manifesto, che permettendosi a tutti sen" za discrezione la Sacra Scrittura in volgare ne ri" sulta per la temerità degli uomini più derrimen" to che utilità " E per tanto dispose " tette i Ve" scovi, e gl' Inquisitori potessero accordare la let" tura della Scrittura in volgare a quei soli che
" conoscessero che ne riceverebbero " non danno,
" ma accrescimento della Fede, e della pietà " E
nella Ses. 22. Can. 9. anatematizza chiunque dica ", che deve riprovatsi l' uso della Chiesa Roma" na di dire a voce bassa nella Messa la parte del
" Canone, e la Consegrazione, o dica " che solo in
" volgare deve celebrarsi la Messa " Venghiamo ai
Testi aggiunti.

TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXIX.

"E' utile, e necessario a ciascheduno l' in are "dalle Scritture ciò che è proprio al suo stato, "pel confermarsi più nella pietá, è per nen ab-"bandonarsi alle massime del mondo. (S. Ba-"sil. in Reg.) "

E chi non vede che S. Basilio parlando nella sua Regola non parlava a tutti i Fedeli? E che neppur ne suoi Monaci voleva la lettura delle Scritture per conoscere i misteri, ma per non abbandonarsi alle massime del mondo? Quesnello disse croppo.

TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS, LXXX.

" Io vi scongiuro per il Signore che facciate legge" re questa lettera in presenza di tutti i santi fra-

" telli. (S. Paolo I. Tess. 9.) La Scrittura è pro-" posta generalmente ad ogni persona. (S. Tom. " I. p. q. I. art. 9.) "

S. Javolo non scrisse di legger la sua lettera a turti: ma di leggerla ai fratelli santi. S. Tommaso asserisce che la Scrittura è per istruire tutti, anche i rozzi, nei divini misteri che sono sopra la ragione naturale. Ma non dice che tutti debbano leggerla: giacche istruit esser possono, e meglio lo saranno i rozzi, se non leggano, ma sentano le prediche fatte da dotti Sacerdoti.

#### TESTO ACCIUNTO ALLA PROPOS. LXXXI.

" Quando anche voi non intendeste punto ciò che ", vi è di più profondo, nulladimeno ella non " lascida di contribuir molto alla vostra santificazione. (S. Gio. Gris. pr. 3.) intorno a La-

Quesnello nella parola dispensarsi ha significato obbligo in tutti i laici di leggere la Sacra Scrittura: qual obbligo non ha indicato S. Giovanni Grisostomo. Le di cui parole sono terminanti contro la Proposizione 86. Confrontinsi.

"Non vi ha che il diavolo che possa distorglierci

", dal leggerla: perciocchè egli non può soffrire

", che noi abbiamo stima per un tesoro, il quale

", ci può arricchire. (S. Gio. Gris. sop. S. Matt.

", parlando della Scrittura),

106

S. Gio. Grisostomo neppur una parola dice dell' obbligo di legger nelle Domeniche la Scrittura. Eppur dicendo esser il diavolo solo che possa distoglierci dal leggerla, ha indicato ciò che mosse il Goncilio di Trento a concedere la lettura a quei soli, che la facciano senza temerità, la quale è opera del diavolo. Ma Quesnello disse senza discrezione esser dannoso il voler distogliere il Cristiano di questa lezione: dannoso sarebbe il distogliere ogni Cristiano: ma è profittevole il distogliere quei Cristiani che leggendo con temerità si procacciano detrimento piuttosto che utilità.

# TESTO AGGIUNTO AILA PROPOS. LXXXIII.

" Esdra portò la legge avanti gli uomici, e le don-" ne, e lesse questo libro distintamente dalla mat-", tina al mezzogiorno. (2. Esdr. 8.) S Cala-", lamo (lett. 12. a Gaudenzia). S. Basiko dib. ", 6 della Verg.) e cento altri raccomandano que-", sta lettura a tutte le donne ".

Esdra non lasciò che le donne, nè tampoco gli uomini leggessero; ma la lesse egli solo, e la spiegò agli uomini, ed alle donne, come Dottone illuminato da Dio. S. Gisolamo, e S. Rasilio non hanno voluto che leggessero la Scrittura le donne tutte, comprese quelle, il di cui detrimento averse mostrato l'esperienza. Quei cento altri bisogna dire chi siano, acciocche si vegga ed il sense loro, e l'autorità.

## TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS, LXXXIV.

" Il Vangelo è la bocca di G. Cristo egli è in Cie-" lo, ma non cessa di parlar sulla terra. Non " siar o dunque sordi mentre egli grida. (S.A. " gost. Serm. 85.) "

Niente affatto per Quesnello. Non vuole S. Agogostino che tutti leggano il Vangelo; ma che nessuno sia sorco alle voci di Cristo nel Vangelo, quando le senta.

## TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOSIZIONE LXXXT.

"La vostra parola, o Signore, é una lampadal, che "fa lume ai miei piedi, ed una luce che mi fa "vedere le strade per le quali io debbo camminare. (Selm. 118.),

Davidde parlava di se medesimo, ch' era illumina da Dio, e però senza temerità leggeva le Scritture. E certo nelle Scritture la parola di Dio è una lampada, è una luce: ma vi sono degli occhi che si abbagliano colla istessa luce. E l'istesso Davidde ell'istesso Salmo pregava Dio che l'illuminasse, ed insegnasse.

## TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXXVI.

" Viene qui imputato al P. Quesnello d'aver volu-" to che convenisse celebrare l' Uffizio divino in " lingua volgare. Ma oltre l'esser ciò falso da " quanto dice quasi nel medesimo: che egli è " un dovere de Pastori di seguire nella preghiera " pubblica l'uso della Chiesa, sarebbe forse una

", eresia l' averlo anco asserito? quando in tanto ", ne' primi tempi della Chiesa la Liturgia era la-;; tina, perchè quello era il linguazgio di tutti ? ,, In primo luogo Quesnello fu Padre, in Giansenista, e però fuggiasco dall' Oratorio: e dopo fu Padre priore della fazione Giansenistica. In secondo il detto di Quesnello Che egli è un dovere, Ge. è puf equivoco, e se l'uso della Chiesa fa, come vuole il Traduttore, far la preghiera put lica in lingua volgare : disse Quesnello, che in lingua volgare debbono farla i Pastori. In terzo luogo ciò asserire sarebbe un'eresia, poiche sarebbe dire che la Chiesa moderna prescrive una Liturgia cattiva. În quarto luogo Quesnello poco prima della Proposizione 86. palesò la sua mente, volendo che i figlia li capiscano ciò che fa la Madre, e ciò che dimanda per essì.

# PROPOSIZIONE LXXXVII.

Ella è una condotta piena di saviezza, di lume, e di carità quella di dare alle anime il tempo di portare con umiltà, e di sentire lo stato del peczato, di domandare lo spirito di penitenza, e di contrizione, di cominciare almeno a soddisfare alla giustizia di Dio prima di riconciliarle.

## PROPOSIZIONE LXXXVIII.

Ignoriamo cosa sia il peccato, e la vera penitenza, quando vogliamo esser subito ristabiliti nel possesso dei beni, di cui ci spogliò il peccato, e ricusiamo di portare la confusione di questa separazione.

Ottrina buona ella è che ce ti peccatori o per la neglio nza colpevole di restituire la roba altrui, o perche vivono attaccati ad una occasione prossima di peccar mortalmente, ovvero a qualche consuetudine, non sieno reconciliati subito con Dio per mezzo dell' Assoluzione Sacramentale. Ma le suddette Proposizioni di Quesnello sono generali, e però respirano che nessun peccatore, che sacramentalmente si confessa, sia subito reconciliato coll' Assoluzione. E questo è un errore, giacchè contrario alla pratica universale della Chiesa: ed alla mente di Cristo spiegata nel Paralitico. (Matth. 9, 2.)

TESTO AGGIUNTO AILA PROPOS, LXXXVII.

- "I Padri chiamano la condescendenza de' Ministri "ri'assati una crudele dolcezza: ed un' assoluzione
- " precipitata la riguardano come una pace falsa, " ed inutile, dannosa a quei che la danno, ed in-" feuttuosa a quei che la ricevono. S. Cipr. de laps.,

Concediamo tutto: ma non è condescendenza, nè assoluzione precipitata, quando questa si dà al peccatore bed disposto, quantunque si confessi subito che commise il eccato. Non debbono applicarsi ma, lignamente le parole de Padri.

TESTO AGGIUNTO ALLA PROPOS. LXXXVIII.

" Lo stesso dice S. Ambros sul Salmo 118. v. 38., " e conchiude, La facilità del persono invita gli " uomini a peccare. "

Non abbiamo trovato in S. Ambrogio le parole di Quesnello nella Prop. 88. Ed abbenche la facilità del perdono ecciti gli uomini a peccare, Dio è facile a perdonare subito ai contriti di cuore.

## PROPOSIZIONE LXXXIX.

Il decimoquarto grado della conversione del peccatore è ch' essendo egli già riconciliato pa il diritto di assistere al Sacrifizio della Chiesa.

TESTO AGGIUNTO .

" Si veda tutta la risfessione nella parabola del Fi-" glio prodigo, e ad occhi chiusi si conoscela la " verità della Proposizione. Si veda pure tom. " VI. Op. di Pistoja, pag. 123, "

REITA' DELLA PROPOSIZIONE

I E senso suo naturale è, che non ha diritto di sentir la Messa il Fedele che sta in peccato mortale. Ma il Concilio di Trento Ses. 22. nel Decreto delle cose che debbono evitarsi nella Messa non prescrisse che debba sentirsi in grazia di Dio. E benchè nel Capo 2. abbia detto, che sarà sentita con frutto, se si senta con cuor contrito, e penitente, non però ha dimandato la contrizione come accessaria per sentir la Messa perfetta, piuttosto ha significato bastar l'attrizione, poichè nella Ses. 14. insegnò bastar questa per impetrare da Dio misericordia, el ausilio opportuno della grazia, qual misericordia, ed ausilio può, dice impetrarsi sentendo la Messa con cuor

contrito, e penirente. Dunque almeno il Fedele attrito ha il ciritto di assistere al Sacrifizio della Chiesa, contattocche non sia ancora riconciliato. E pertanto è contraria al sentimento della Chiesa la Proposizione di Quesnello nel suo senso naturale.

Il Testo aggiunto non è Testo, giacchè è una semplice assezzione dell' anonimo Taduttore: ed è pur bello che d'occhi chiusi si conoscerà la verità della Proposizione; non veggono gli occhi chiusi ciò che veggono gli occhi aperti: questi certamente vedranno la falsità.

#### PROPOSIZIONE XC.

La Chiesa lia la facoltà di scomunicare per esercitare la per mazo de' primi Pastori di consenso almeno presunto di tutto il Corpo.

#### TESTO AGGIUNTO.

" Se il vosto fratello non ascolta nè voi, nè i te-" stimonj.. ditelo alla Chiesa; e se egli non " ascolta la Chiesa, sia a vostro riguardo come " un Pagano. (Matth. 18.)

# REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Utto il Corpo oltre i primi Pastori comprende anche i Laici. Ma che i primi Pastori, cioè il Papa, ed i Vascovi abbisognino del consenso dei Laici ovvero degli altri Vescovi per scomunicare, è contrario alla Gerarchia Ecclesiastica, dichiarataci dal Concilio di Trento Ses. 23. cap. 4., e dall' istesso Ses. 25. de Reform. cap. 3., dove nepoure i Magistrati secolari possono impedire la scomunica imposta dal Giudice Ecclesiastico. E addita Quesnello in questa Proposizione il Richerismo, che il Francia condannarono ambe le Potestà, come contrario alle stesse Potestà siccome pure la dottrina Scismatica di Marc' Antonio de Dominis e di Simon Vigor. Ed insegna una Morale lassissima per sologarsi da ogni Scomunica, non costando del consenso, neppur presunto, di tutto il Corpo de' Fedeli.

Il Testo aggiunto fa chiaramente contro la Proposizione: poiche nelle parole ditelo alla Chiesa non è significato tutto il Corpo, ma il Pastore del fratello: dunque siccome senza richiedersi il consenso di tutto il Corpo, si fa la dinuncia al estore, così il Pastore, senza attendere il consenso di tutto il Corpo, impone la Scomunica,

# PROPOSIZIONE XCI.

Il timore della Scomunica ingiusta non deve mai impedirci d' adempire l' obbligo nostro. Non usciamo
catai dalla Chiesa, quando anche sembri che noi sia.
mo banditi per la malignità degli uomini, quando
siamo uniti a Dio, a G. Cristo Codo allas Chiesa
per mezzo della Carità.

TESTO AGGIUNTO ,

Nei medesimi lo dice S. Agostino (lib. de Bapt. ,, c. 27. ) le di cui parole per brevità non si ri-

A Proposizione parla generalmente, ed è pertanto erronea lassissima, scandalosa. La vera dottrina è che il timore della Scomunica evidentemente, e pubblicamente ingiusta, ed insieme nulla, non deve impedirci d' adempire l' obbligo nostro certo, e che possiano adempire senza scandalo de' pusilli. Ma può setser la Scomunica ingiusta, e pur vanda, come se ingiusta fia solamente per mancanza di qualche solennità accidentale, ma con causa sufficiente nello scomunicato per essergli imposta, e tale scomunica deve impedirci d' adempire l' obbligo nostro, che non sia certo. Il senso però, in cui vien condannata la Proposizione essendo quello de Quesnello è indubitatamente erronea, giambè presso lui significa, che le scomuniche dei Papi contro i Giansenisti sieno ingiustissime, onde gli esorta a non farne conto, e che eguizino coraggiosi a sostenere le stesse dottrine, e che per tali scomuniche non debbano mai sgomentarsi, non tralasciando punto i loro doveri, cioè lo stesso dore nell'insegnare al mondo gli adottati errori

S. Agostino non ha nel luogo citato, nè in verum altro la Proposizione di Quesnello. Questa è la solita cantilena de Giansenisti, che Giansenio, e Quesnello non hanno insegnato altro che la dottrina di S. Agostino. E l' istesso cantavano Wiclesso, Luteto, Calvino,

7

E' un imitar S. Paolo il soffrire in pao la scomunica, e l'anatema ingiusto piuttosto che tradire la verità: tanto è lungi dal sollevarsi contro l'autorità, o di rompere l'unità.

TESTO AGGIUNTO

" Desideravo io stesso di diventan a atema per i miei " fratelli. (S. Paolo Rom 9.). Aggetino dice " anco in più precisi termini lo stesso. (libr. " della vera Relig. c. 6.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE

A i vizi che l'antecedente, giacche parla ancora generalmente di ogni scomunica ingiusta, ed incoraggisce similmente i Giansenisti, ed i Quesnellisti a patir piuttosto le scomuniche che confessare esser eretiche le loro Proposizioni condapate d'eseria.

L' Testo di S. Paolo nella comune Espesizione non è che S. Paolo desiderasse patir la Scomunica in difesa della verità: ma spiega il dolore di S. Paolo per ave, prima di convertirsi, voluto piur osto esser separato da Cristo che lasciar la legge di Mosè. Certamente il Testo non accenna pao mente di scominica ingiusta.

## PROPOSIZIONE XCIII:

Gesù guarisce qualche volta le ferite che la precipitata festinazione de primi Pastori fa senza suo ordine: Gest restituisce ciò che essi recidono per un zelo inconsidera:o.

TESTO AGGIUNTO .

" Lo Spirito Santo, al quale appartiene principal-" mente di legare, e di sciogliere, non si fa mai " ministro della passione, e dell' acciecamento de " gli uomini. S. Agost. a Classico. Vedi l' esem-" pio del caro nato ".

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Equita lo scandalo coll'incoraggiamento de' Giansenisti, per i quali scrisse Quesnello, a non temere le scomuniche dei Papi contro le cinque Proposizioni di Giansenio: e seguita l'errore ereticale di avere per 100 inconsiderato dei Papi quelle scomuniche. Anche molte asserzioni in qualche senso vere sopliono esser scandalose, e perciò degne di condannazione. Come se taluno dicesse Cristo pacca ne suce Pastori, significando che peccano i Pastori di Cristo.

S. Agos ino nel Testo aggiunto non dice ciè de Quesnello: perche allegarlo i perche allegare l'estatipio del Cieco nato? Se non fu cieco per lo zelo le assereto de Pastori.

## \*PROPOSIZIONE CXIV.

Nulla da una ovinione più cattiva della Chiesa ai nemici' di lei quanto il vedere in essa esercitarsi la dominazione sulla sede de Fedeli, e mantenersi le divisioni per cose le quali non offendono né la Fede, nè i costume.

## TESTO AGGIUNTO

"G. Cristo (Matth. 20.) e S. Pietro (1. c. 5.)
"dicono che non dovevano governare con impe"ro, e con ispirito di dominio. F S. Jernardo
"(a Eug. lib. 2. de Consid.) orvvert: del di"fetto di credulità nelle più piccole cose di"Pastori, cc. "

#### REIT! DELLA PROPOSIZIONE .

On è da dare un' opinione cattiva della Chiesa, che in essa qualche volta qualche Pastore eserciti una dominazione sulla Fede de' Fedeli: poichè il vizio d' un Pastore non è vizio della Chiesa: siccome non dá una opinione cattiva del Collegio Apostolico che in esso vi fosse un Giuca. La Proposizione dunque asserisce che la Chiesa esercitivale. la dominazione. E quest' asserzione pur è un erroteticale contro la santitá della Chieso.

di S. Pietro: nè l'afferma S. Bernardo: intrano dun-

E io noto che la Proposizione ferisce lo stesso Quesnello, ed i Quesnellisti; poichè sono essi che hanno quella cattiva opinione della Chiesa: sono dunque eglino nemici della Chiesa. Le verità son dizenute come un linguaggio straniero alla maggior parte dei Cristiani, e la maniera di predicarle è come un linguaggio incognito: tanto ella è lontana dalla semplicità degli Apostoli, e al d'sopra della comune capacità de Fedeli: e non si avvertis e che questa decadenza è uno dei segni più sensibili ella vecchiezza della Chiesa, e della collera di Dio sopra i suoi figliuoli.

#### TESTO AGGIUNTO .

" discorsi di S. Bernardo ( sopra la Cant. Serm. , 27. n. 2. ) dice lo stesso : come pure S. Gre, gorio della Vecchiezza della Chiesa.

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Lla è regiuriosa ai Cristiani, chiamandogli ignorano delle verira Cristiane: calunniosa ai Predicatori, ed a' Vescovi, riprovando la maniera di predicare l'istesse verita: e temeraria, ffermando siffatti obbiobre senza ragione: e arrogante, attri uenbuendo Quesnello a se solo il discernimento, e como cimento della verita, e conforme agli errori di Lutero, e di Calvino, i quali dicevano che la Chiesa era gia invecchiata, e però bisognosa di riformazione.

L' Ab. Gilberto, e S. Gregorio mai dissero ciò, che ha detto Quesnello; eppur S. Gregorio pensò

#### PROPOSIZIONE XCVI.

Iddio permette che tutte le Potenze sieno confearie a Predicatori della verità, affinche la li lei vittoria non possa essere attribuita che alla Divine grazia.

" Questa proposizione è verissima nella circostanza " in cui la disse il P. Quesnello, cioé per avere " i Giudei commosso contro Paolo e Barnaba il " popolo, ed i Magistrati della Cittá di Tessalo-" nica. (Actor. 17.) "

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

D Icendo tutte le Potenze nessuna esclude: ed è perciò erronea: poiche avendo Cristo costricito il Papa, ed i Vescovi per sostenitori della Fede Cristiana diai permetterà che il Papa, e tutti i Vescovi sieno contrari, a' Predicatori della verità Vedeva pur Quesnello che tali fossero opponendosi alla falsità recicale di Giansenio, e sue.

Nel fatto di Tessalonica concitarono i Giudei la plebe, ed i nobili della città, ma non furono contrarie a Paolo, e Barnaba tutte le Potenze. Non fu adunque verissima la Proposizione in quella circostanza.

## PROPOSIZIONE XCVII.

Avviene tro po spesso che i membri più santamente, e più strettamente uniti alla Chiesa sono riguardati, e trattatl come indegni di esservi in essa, o come già separati. Ma il giusto vive dalla Fede, e non della opinione degli uomini.

TESTO AGGIUNTO .

"Églino vi caccilranno fuori dalle Sinagoghe; ver-"á un tempo in cui chiunque vi fará morire, "crederà di fare una cosa aggradevole a Dio. lo "ve lo dico, perchè quando verrá questo tempo "vi sovvenghiate che io ve l'ho detto. (G. Cri-"sto agli Apostoli Joan. 14.) "

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Lla è falsissima, giacchè significa che troppo spesso sono ssomunicati quelli che sono i più santi. E accenna che i Giansenisti, di cui fu il Padre Priore Quesneno, erano i più Santi, e più Fedeli: consolandogli con che vivevano dalla Fede, non ostatte che fossero scomunicati per esser erettei.

Non era ciò che disse Cristo agli Apostoli nellepo 11. di S. Giovanni . Significava piuttosto come i Giansenisti ardiscono d' escludere dalla Checa i veri Cattolio .

## PROPOSIZIONE XCVIII.

Lo stato di persecuzione, è di gastighi che uno soffre com' eretico, cattivo, ed empio, è il più delle h 4 volte l'ultima prova, e la più meritoria, essendo quella che rende l'uomo più conforme a G. Cristo.

TESTO AGGIUNTA.

" Beati quelli che soffrono persecuzione per la giu-" stizia , &c. Voi sarete felici allorehè a mio ri-" guardo gli uomini vi ca icheranno d'ingiurie, " &c. ( Matt. 5. ) "

REITA' DELLA PROPOSICIONE

D Icendo che uno soffre come eretico comprende anche coloro, che diffarti soffrono perchè in realta sono eretici: ed è perciò erronea, scandalosa, e proferita a bella posta per incoraggire i Gianseniati contro le scomuniche, e censure Ecclesiastiche.

Cristo (Mat. 1.) disse: Beati soltanto quei suoi discepoli, che soffrono per la giustizia, non però i mai agi
che soffrono per le loro iniquità ovvero per ca ion
dell' eresia. E certamente i Quesnelliani sono questi ultimi, ed i primi sono i veri Carolini caricati d'ingiurie dagli Anti-Costituzionari nei loro
scratti, perche da figli ubbidienti si sottommettono,
e u bidiscono, come è cosa giusta, alle eordinaziori dei Sacri Pestori della Chiesa.

#### PROPOSIZIONE XCIX.

Li caparbietà, la prevenzione, Lossinazione a non voler esaminare, ne viconoscere d'esser ingannato, cangiano tutto di in odore di morte rapporto a molte persone ciò ahe Iddio ha posto nella sua Chiesa per esservi un odore di vita per esempio i buoni libri, li istruzioni, ed i santi esempi.

# TESTO AGGIUNTO .

"Vedasi la lettera 10. di S. Basilio a Eusebio di "Samosata nella quale è giustificata a meraviglia "quosta Proposizione nella condotta che riferisce "di ver tentro seco il Papa Damaso. (Ved. "pure S. Bernardo I. 2. de Cons. c. 14.)

#### REITA' DELLA PROPOSIZIONE

Eggonsi in questa Proposizione le ingiurie, con cui caricate sogliono i Quesnelliani i loro Avversarj di qualunque condizione, o ordine sieno: la caparbietà , la prevenzione , l'ostinazione , odore di morte tufte sono accuse di Quesnello da unirsi nel contesto alle elere immediate Proposizioni contro i Papi, che condangatono il libro Augustinus di Giansenio, e l'altre opere de' Capi della Setta. La Proposizione a chiare note conviene ai Quesnellisti, poschè a norma di essa operarono fino dal principio pe seguitano tus ora adoperare similmente, abbenche sia state resposto mille e mille volse in termini concludenti a tutti gli insussistenti loro scritti. Non operarono in tal gaisa, nè parlarono come Quesnello S. Basilio, e S. Bernardo, ai quali con tanta sfacciataggine viene apposta questa ingiuria .

Tempo deplorabile, in cui si crede d' on rare Iddio nel perseguitare la verità, ed i suo dicepoli. Questo tempo è già venuto..., esser riguardati, e trattati dai Ministri della Religione come un empio, ed indegno d'ogni commercio con Dio, e se membro putrido capace di corrompere utto nella società d'. Santi questa è per le persone pie una morte più terribile di quella del corpo: Invano uno filusinga sulla purità delle proprie intenzioni, e sello zelo per la Religione, perseguitando le persone dabbene a fuoco, ed a sangue, se si è acciecçio dalla propria passione, o trasportato da quella degli altri per difetto di volontà a bene esaminare. Crediamo spesso di sacrificare a Dio un empio, se se crifichiamo al Diavolo un servo di Dio.

#### TESTO AGGIUNTO

Questa Proposizione come ognuno red fa fa che sviluppare la predizione di G. Criero: verrà un tempo nel quale chiunque vi fira morire,
crederà di fare un sacrifizio a Dio . Il P. Quesnel, lo non fa alcuna applicazione, sebbene si popobbe far giustamente dopo aver tetto l'opu, scolo: Cristo sotto l'ana. ma

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE.

N On fa d'uopo di un grande discernimento per venire in conoscimento della malizia della fresente Proposizione, la quale propriamente significa, che il tempe presente sia molto deplorabile, in cui si crede di oporare Iddio, perseguitando la verità, ed i suoi disceppii, cioè secondo il linguaggio di Quesnello , la dottime di Biansenio , ed i di lai seguaci . Quindi l'esser trattato dal Papa, e dai Vescovi come un empro sed indegno del commercio con Dio, e come un membro putrido capace di contiminare tutto il buono nella società dei Santi è per le petsone pie ( quali furono le ostinate Monache di Porto Reale ) cosa più terribile della stessa morte del corpo . Invano pertanto i Papi , ed i Principi si vantano della purità della loro intenzione , e del loro zelo perseguitando a fuoco, ed a sangue i Difensori di Giansenio, lasciandosi trasportare dalla propara passione, che li tiene accecati per non esaminace la verità, e sacrificare i santi , ed i giusti al Diavolo . Si è il linguaggio di Quesnello , ed il itengono oggigiorno i di lui seguaci, sforzandosi d'imporce alla moltitudine, facendole credere di esser santa, ed ingiustamente separas dal la Chica offella di Utrecht.

## PROPOSIZIONE CI.

Niente è più consario allo spirito di Dio, e ale la dottrina de la Cristo quanto il render comuni i giuramenti nella Chiesa, poichè, questo è un moltiplicare occasioni alli spergiuri, tendere dei iacci ai deboli ed ignoranti, e fare che il nome, e la verità di Dio servano alcuna volta al disegno degli empj.

#### TESTO AGGIUNTO .

"Ed io vi dico, che nos giuriate opaidamente... "ma cententatevi di dire; que de vero, no " questo non è, perciocche ciò che e di più, procede dalla malizia. (Matth. 5

## REITA' DELLA PROPOSIZIONE .

Molto seducente a motivo dell' ambiguit dei termini; ed il contesto delle altre immediate, proposizioni, e gli artifizi del Quesnello tutto tende biasimare il giuramento comandato dal Fapa Alessandro VII. nel suo Breve; Regiminis dei 15. Febbr. del 1769.

Dal testo di Cristo (Matth. 5.) inferivano i Valdesi, gli Anabattisti, ed altri Novatori escre ille i to ogni giuramento. Cristo pero viete colcanto egni pramento fatto senza verità, non qu'llo ene sia vero e fatto per legittimo comandamento. La cui certa nente non nascono spergiuri dei deboli, e degli ignorapri: nascevano bensì nei Gian enisti, che cissimulando esternamente il proprio sentimer o capporto agli errori proscritti giuravano, e sottoscrivevano il formolario di Alessanico VII. ed alle volte pubblicarono colle stampe le pro finte, e giurate ritrattazioni del Giansenismo, intanto per altro che in molti artifiziosi scritti spargevano il veleno delle ree loro dottrine, e seguitano ancora a lisso



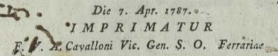
GONCLUSIONE.

Alla reità delle rot. Proposizioni presentate nel suo vero aspetto, chiunque abbia un poço di sendo in capo concluderà, che ben lungi dall' esser la loro dottrina uniforme a quella de' Teori se giunti della S. Scrittura, dei SS. PP., e dei Conciljsia per l'opposto affatto contraria ai medesimi; onsie senz' orrore non potrá intendere, come mar si abbia l'ardimento di asserire, che condannando la Chesa i sentimenti di Quesnello, abbia in essi candannare le verità più preziose della nostra Religione. Che il P. Quesnello succeduto al famoso Arneldo na Priorato della Setta Giansenistica , troppo pago della sua opera, e trasportato dallo spiento di novita, e dal lusinghevole prurito de farse un nome, si accecasse nel difendere ostinatamente la sua rea dottrina, non dee recar gran-meraviglia poiche riesce troppo duro agli bingegni baldanzos; ed altieri el dovre bbandonare le sposate opinoni, e commerce enceramente di aver fallato : ma che i di lui saguaci si ostinino ancora a sostenere le tanto solennemente dannate Proposizioni, ed araiscapo di pubblicare non che nel sedizioso mentovato scritto: Eristo sotto l' anatema, ma in tante altre scandalose Produzioni come nel Diazorso intorno all' Appellante ; nell'altro ; Coso è l'Appellanle, nella Continuazione dell' Appellante , ed in parecchi altri della stessa farizza che la lusa degli o Appellanti sia quella di Dio quella de Cesù Cristo della Chiesa, degli Eletti, degli oppytest, e fino di tutti i Principi, è un eccesso di sfrontatezza sen-22 para da non potersi comprendere, e da far inogridire chiunque conservi tuttora un poco di /vere affacco alla Cattolica Fede . Come mai ? otto rapi in seguito fino al felicemente Regnante Pio' VI. hanno condannato il libro di Quesnello, e come attesta 10 stesso Regnante Sommo Pontefice in una lettera al Vescovo di Bressannone dei 13. Sett. 1781. Neque tuam, neque ullius Episcopi prudentiam fugere potest , Bullam Unigenitus a Summo Pontifice CV. mente XI. primum editam ab ejus in Sede Successori bus saepe confirmatam, universali Ecclesiar m um The rima um expresso, tum aliarum tacito saliem consensu receptam esse, camque dogmaticum, et irreformabile S. Sedis radicium continere, cui nemo queat obe-Reviam dettrotare. E poi si avrá l' audacia di dire che la causa degli Appellanti sia quelle Dio, della Chiesa, e di tutti i Fede'i ? Dunque gli otto Papi con tutte le Chiese caduti so in to ore ? Dunque Gesù Cristo ha abbandonnata la sua Chiesa, e da 70. anni e più le verità più essenziali della nostra credenza le sono sconosciute? Ma qual Cattoli-

co potrà mai dire senz' offendere la Religione che professa, che tutti i Vescovi del mondo perduta abbiano l'assistente dello Spirito Santo promessa loro da Cristo e Hiventati sieno non solo altrettanti cani muti, ma impegnati eziandio in sostenere una condanna della dottrina Evangelica ? Posto pertanto che tutte Chiese unite al Papa non fallano, ne viene în conseguenza che i Quesnelliani sieno diffatti coloro che sbagliano, e che la loro causa sia propria di uno spirito fatale di novità, propria di figli risubbidienti, di refrattari, e di ribelli alla. Chiese ? poiche se ogni buon Cattolico deve sentire la di lei voce come di una Maestra infallibile, come potrá esser mai della parte di Cristo chi ne vuole assoggettarsi ai decreti del suo Vicario, e dei sacri astori costituiti Maestri in Israello? Dovrebberoacostoro ricordarsi almeno dell'avviso del loro. Maestro Olicenello, il quale nel t. 1. della Tradizione della Chieva, così parla: Il consenso delle Chiese Sebbene tacho ha il luogo del consenso generala della Chiesa, il quale aggiunto al giudizio della Santa Sede fa una decisione, che in nessun modo è lecito non seguire. Troppo però conviene an medesimi il rimme vero del Protomartire Stefano : O Gente di dura cervice voi resimete sempre allo Spirito S to. Or io co and mettendo loro in vista i sentimenti di S. Agostino, della di cui autorità tanto costoro si abusano, e che si danno di continuo il vanto di esserne i nuovi discepoli, i sentimenti dico diretti a Giuliano, ed ai di lui seguaci che non volevano sottomettersi alla condanna firta dalla Chiesa degli errori di Pelagio : ( Aug. / 3. Gentr. Pelag. c. 1. ) così il Santo scrive : Voi infere siete nuovi erraidi, ma avete conoccires l'antich voce degli B retici, e la tenete ancora . . . Or la fostra causale terminata appresso un autorevol giudiros ai Vescovi; ne più si dee trattare ella con voi per quanto apparsiene, al diritto dell' esame se non se di maniera, che con pace voi siate alla sentenza già data, che se non correte, venga tosto repressa la turbolenta, ed insidiosa vostra inquietudine . Se pensate di vincefe, pers che non vi si è accordato quell' esame da voi richiestof, sappiate che i Massimianisti vi hanno preceda to in simili vaniloqui, benchè a voi, e non a-quelli abbia la Chiesa conceduto quel giudizio che madovuto , dove è stata finita la vostra causa Bc. afanque conclude il S. Dott. l'errore condanneto dai le scovi non più si ha da esaminare, ma si ne da revrinitre. E nel Serm. 131. Jam de hac causa duo Concilia missi sunt ad Sedem Apostolicam. Inde etiam rescripta veserunt, causa finita est. Ed in vista di etali sentimenti di sommessione, e di deferenza alla Sede Apostolica riconosceremo noi i quavi Discepon' di S. Agostino per veri regnaci della di lui dottrina? piuttosto li ravvisaremo mmig fantissimi ai Pelagiani : onde opporeunamente & Giornalisti Ecclesiastici di Roma (Giorn. Ecc. n. 26. del 1785.) applicano loro i rimproveri fatti da S. Agestino a

quei Settari . I detti Giornalisti cicercano con ragione ,,: Cosa vuol dire , che gli opponenti esagera-, no ranco la equitá, e la giustizia, dove si trat-" ta dell'onore del Padre Quesnello; e quando poi si discorce di quello della prima Sede, di tan-, ri Papi di eminente pieta e dottrina, di un in-" finito nume o di Vescovi, e di altri Ecclesiastici " rispettabili . . . . non hanno verun riguardo a sa-, grificare la verifà, la giustizia, e tutto ciò, che " vi di più sagro, e venerando? "Essi poi quasi in risposta scrivono concludendo l' estratto del-Tibro : ( Id. n. 32. ) Discarso interno all' Appello ,, I ", vanjaggi della Chiesa ,o gli interessi del Trono non "sono che il mantello, di cui si servono alla pri-" vata vendetta, all' impostura, e alla maledicenza " contro tutte le persone che non van loro a sange . Per sincerarsi di questo non occorre richiamare alle memoria le calunnie sparse da loro con-" tro il P: uigi XIV., contro altri Sovrani , con-, tro tanti Papi, e contro tanti insigni Vescovi dei-" Francia, e di altri Regni della Gristia ità, ma " basta dar una occhiata a' loro scritti, e si ve-" drà in essi come or procurano di armare tut-,, ti i Vacovi contro la prima Sede del Sacerdo. " zio, con fingere di postenere i loro diritti, o. di " abbassare " jor sutoritá coll' innalzare quella dei , Preti , e colle attribuire sai Principi dei diritti "sulle cose di Religione; or d' introdurre il de-" spott mo, e la indipendenza assoluta in ognuno

n dei Vescovi quando si tratta di cose che favori-" scono il loro partito: or di zela e di interessi .. del Principato per armarlo contro la Chiesa, ed ,, or di promuovere i vantaggi per ingantiare la bro-", na gente . Ma poi sempre inverti " nuovo corpo di dottrina, che per quanto si de-" de vorrebbono introdurre , vanno a termin, te fi-, nalmente nella apologia di tutti gli Eresiarchi, " e di rutti i capi degli Scismatici, che richiamano dalle dannate lor ceneri per anteporli alla se-,, tie continuata di tanti Santi, dei quali conculca-., no la memoria, e le beate reliquie pon per altro , fine se non perche custodirono gelosamento il de-, posito lasciato loro da Cristo contro la malizia di " quei figliuoli del Diavolo, dei quali si agnifi-" cano le virtú, onde toglier via il ribrezzo de di-" chiararsi loro seguaci. Questa è la confotta degli " Appellanti, e questa è la dottrina dosi sostengono, e che la Billa condanna " Vallanto ingunggio quanto vero altrettanto è il più detato per far ulege i dannati Annalisti Ecclesiastici di Firenze, i quali non sapendo cosa rispondere, ricorrono alla solita loro officina delle calinnie, dei scarcasmi, e delle invettive. I Leggittor però che vogliano esser più illuminati ant caratteri degli Appellanti possono ricorrere al mente aco libro del P. Onorato di Santa Maria, che ne presenta la ve-

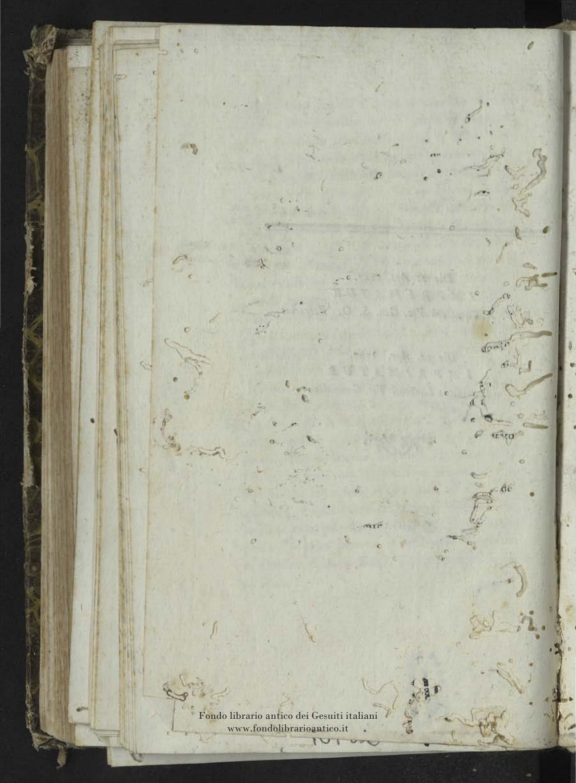


Die 12. Apr. 1787.

I M P R I M A T U R

Deminicus Laurenti Vic. Generalis.

Fondo librario antico dei Gesuiti i aliani www.fondolibrarioantico.it



## CORRIGE

Pag. lin.

25. 9 Perditio tua ex te · Perditio tua

33. 6. negarlo, 91. 17. di serviro, 107. 26. nel medesimo

XII. 26. nei medesimi

non negarlo,

di peccare nel medesimo luogo

nei nedesimi termi

ondo librario antico dei Gesuiti italiani www.fondolibrarioantico.it

18354 IGNATIANUM - MESSINA

Fondo librario antico dei Gesuiti italiani www.fondolibrarioantico.it







